
VËRTETËSIA

Dritë mbi dritë

NR. 15 WWW.ALISLAM.AL

Mundësia për 
dëgjimin e zërit... 
Imagjinoni të dëgjoni fjalët 
e bekuara të Profetit  
 
24

Islami, Imani dhe Ihsani: 
Shpjegim i hadithit të dytë 
nga “Dyzet hadithet e 
Neveviut”  
 
28 

Argumenti i 2-të  
nga Dhjetë argumente për 
ekzistencën e Zotit 
 
 
42

Koncepti  i xhindeve në 
Islam 
Çfarë janë xhindet?  
A ndikojnë ato në jetën 
njerëzore? 
58



I Dërguari i Allahut s.a.v.s. kishte 
paralajmëruar se Mesihu i 
Premtuar do të zbresë pranë një 
minareje të bardhë, në lindje të 
Damaskut. Kjo profeci u përmbush 
me ardhjen e Hazret Mirza 
Ghulam Ahmedit a.s. në Kadijan 
të Indisë, një qytezë që ndodhet 
pikërisht në lindje të Damaskut. 

Mesih i Premtuar 
& imam mehdi

Hazret Mirza Ghulam Ahmedi Hazret Mirza Ghulam Ahmedi a.s.a.s., , Mesih i Premtuar Mesih i Premtuar dhe dhe 
Imam Mehdi Imam Mehdi lindi në vitin 1835 në një familje fisnike në lindi në vitin 1835 në një familje fisnike në 
Kadijan të Indisë. Që në moshë të re, ai shfaqi interes Kadijan të Indisë. Që në moshë të re, ai shfaqi interes 
të veçantë për fenë dhe ushqeu dashurinë për Profetin të veçantë për fenë dhe ushqeu dashurinë për Profetin 
Muhammed Muhammed s.a.v.s.s.a.v.s.. Ai dallohej për fisnikërinë, dashamirësinë . Ai dallohej për fisnikërinë, dashamirësinë 
dhe vendosmërinë e tij. Me kalimin e kohës, njohuria dhe dhe vendosmërinë e tij. Me kalimin e kohës, njohuria dhe 
botëkuptimi i tij për besimin dhe zbatimin e tij në shoqëri botëkuptimi i tij për besimin dhe zbatimin e tij në shoqëri 
u thelluan. Duke qenë një musliman i devotshëm, ai besonte u thelluan. Duke qenë një musliman i devotshëm, ai besonte 
fuqimisht se të gjitha fetë janë të vërteta për sa i përket fuqimisht se të gjitha fetë janë të vërteta për sa i përket 
origjinës së tyre, megjithatë përgjatë rrjedhës kohore ato u origjinës së tyre, megjithatë përgjatë rrjedhës kohore ato u 
janë shmangur mësimeve burimore. Ai mbrojti dinjitetin janë shmangur mësimeve burimore. Ai mbrojti dinjitetin 
e besimit dhe vërtetoi se ai është bashkëkohor dhe se u e besimit dhe vërtetoi se ai është bashkëkohor dhe se u 
përgjigjet sfidave të kohës. përgjigjet sfidave të kohës. 

Përpjekjet e tij në përkrahje të besimit u shpërblyen prej Përpjekjet e tij në përkrahje të besimit u shpërblyen prej 
Allahut, i cili e dalloi atë si shërbëtor të përkryer të Islamit, Allahut, i cili e dalloi atë si shërbëtor të përkryer të Islamit, 
të Kuranit dhe të Profetit Muhammed të Kuranit dhe të Profetit Muhammed s.a.v.s.s.a.v.s., duke i dhuruar , duke i dhuruar 
bekimin e shpalljes nën shërbim të Profetit bekimin e shpalljes nën shërbim të Profetit s.a.v.s.s.a.v.s...

Misioni i tij ishte të shquante të vërtetat që përmban çdo Misioni i tij ishte të shquante të vërtetat që përmban çdo 
fe, si dhe të rigjallëronte mësimet e Islamit. Përmes këtij fe, si dhe të rigjallëronte mësimet e Islamit. Përmes këtij 
misioni, ai hodhi themelet për t’i bashkuar njerëzit dhe për misioni, ai hodhi themelet për t’i bashkuar njerëzit dhe për 
të vendosur paqe e harmoni të përhershme. të vendosur paqe e harmoni të përhershme. 

Më 1889, sipas urdhrit hyjnor, Hazret Mirza Ghulam Më 1889, sipas urdhrit hyjnor, Hazret Mirza Ghulam 
Ahmedi Ahmedi a.s. a.s. themeloi Xhematin Musliman Ahmedia. Kjo themeloi Xhematin Musliman Ahmedia. Kjo 
bashkësi, që tashmë është shumëfishuar në numër e në bashkësi, që tashmë është shumëfishuar në numër e në 
shtrirje, është angazhuar fuqimisht për të përçuar mesazhin shtrirje, është angazhuar fuqimisht për të përçuar mesazhin 
e Islamit deri në skajet e botës. e Islamit deri në skajet e botës. 

Gjatë periudhës në të cilën jetoi ai, Islami ishte nën shënjestër Gjatë periudhës në të cilën jetoi ai, Islami ishte nën shënjestër 

të sulmeve armiqësore nga të gjitha anët dhe muslimanët të sulmeve armiqësore nga të gjitha anët dhe muslimanët 
në përgjithësi ishin në rënie të skajshme shpirtërore, me një në përgjithësi ishin në rënie të skajshme shpirtërore, me një 
besim të dyshimtë dhe krejtësisht sipërfaqësor. Ai ndërmori besim të dyshimtë dhe krejtësisht sipërfaqësor. Ai ndërmori 
një fushatë të jashtëzakonshme për t’i treguar botës fytyrën një fushatë të jashtëzakonshme për t’i treguar botës fytyrën 
e bukur dhe të vërtetë të fesë islame. Ndër përpjekjet e tij të e bukur dhe të vërtetë të fesë islame. Ndër përpjekjet e tij të 
çmuara e madhore, mund të përmendim: mbi tetëdhjetë libra, çmuara e madhore, mund të përmendim: mbi tetëdhjetë libra, 
të cilët janë përkthyer në më shumë se 60 gjuhë të botës si të cilët janë përkthyer në më shumë se 60 gjuhë të botës si 

““Filozofia e mësimeve të IslamitFilozofia e mësimeve të Islamit” ” , , ““Brahin-e-AhmediaBrahin-e-Ahmedia”” etj.,  etj., 
qindra ligjërata me njohuri të thella të mistikës e debate qindra ligjërata me njohuri të thella të mistikës e debate 
të shumta fetare, të cilat argumentojnë më së miri se feja të shumta fetare, të cilat argumentojnë më së miri se feja 
islame është një fe e gjallë, nëpërmjet së cilës njeriu mund të islame është një fe e gjallë, nëpërmjet së cilës njeriu mund të 
lidhë kontakt me Krijuesin dhe arrin të komunikojë me Të.lidhë kontakt me Krijuesin dhe arrin të komunikojë me Të.

Shumica e veprave të tij janë shkruar në gjuhën urdu, disa Shumica e veprave të tij janë shkruar në gjuhën urdu, disa 
në gjuhën arabe e disa të tjera edhe në gjuhën perse. Ai në gjuhën arabe e disa të tjera edhe në gjuhën perse. Ai 
gjithashtu provoi se mësimet e Kuranit Famëlartë dhe ligji i gjithashtu provoi se mësimet e Kuranit Famëlartë dhe ligji i 
fesë islame kanë fuqinë të ngrenë e të përsosin nivelin moral, fesë islame kanë fuqinë të ngrenë e të përsosin nivelin moral, 
intelektual dhe shpirtëror të njeriut. Ai deklaroi se Zoti i intelektual dhe shpirtëror të njeriut. Ai deklaroi se Zoti i 
Madhërishëm e ka caktuar atë si Madhërishëm e ka caktuar atë si Mesih Mesih dhe dhe Imam MehdiImam Mehdi, siç , siç 
ishte përmendur në profecitë e Biblës, të Kuranit Famëlartë ishte përmendur në profecitë e Biblës, të Kuranit Famëlartë 
dhe të haditheve të Hazret Profetit Muhammed dhe të haditheve të Hazret Profetit Muhammed s.a.v.s.s.a.v.s...

Nga 1889 deri në 1908 kur ai ndërroi jetë, mijëra njerëz iu Nga 1889 deri në 1908 kur ai ndërroi jetë, mijëra njerëz iu 
bindën atij dhe lidhën besëlidhje me të. Ky bekim vazhdon bindën atij dhe lidhën besëlidhje me të. Ky bekim vazhdon 
të përhapet përmes Kalifëve (zëvendësve) të tij. të përhapet përmes Kalifëve (zëvendësve) të tij. 

Aktualisht, Hazret Mirza Masrur Ahmedi (Allahu e Aktualisht, Hazret Mirza Masrur Ahmedi (Allahu e 
ndihmoftë fuqimisht) është udhëheqësi botëror i Xhematit ndihmoftë fuqimisht) është udhëheqësi botëror i Xhematit 
Musliman Ahmedia dhe Kalifi i Pestë i Mesihut të Musliman Ahmedia dhe Kalifi i Pestë i Mesihut të 
PremtuarPremtuara.s.a.s.. Ky Xhemat sot është përhapur në më shumë . Ky Xhemat sot është përhapur në më shumë 
se 205 vende të botës dhe përbëhet nga miliona anëtarë.se 205 vende të botës dhe përbëhet nga miliona anëtarë.



FETË E BOTËS

Besimtarët

Sigurisht, fituan besimtarët; ata 
që janë të përulur në namazin e 
tyre, ata që i shmangen kotësisë, 
ata që japin zekatin, ata që 
ruajnë organet e tyre intime; 
përveçse me bashkëshortet e 
tyre, ose me ato që i kanë në 
zotërim. Ata nuk do të qortohen, 
ata që kërkojnë përtej kësaj, 
pa dyshim janë shkelës; dhe 
(fituan) ata që i ruajnë amanetet 
dhe zotimet e tyre, ata që u rrinë 
roje namazeve të tyre. Pikërisht 
këta janë trashëguesit, të cilët, 
do të trashëgojnë Firdeusin. Në 
të do të jetojnë përgjithmonë.
 
ISLAMI, KURANI FAMËLARTË,  
23:2-12. 

I Dërguari i Allahut s.a.v.s. 
tha: “Besimtari është ai, prej 
të cilit pasuria dhe jeta e 
njerëzve janë të sigurta dhe 
muhaxhiri (emigranti) është 
ai, që u largohet gabimeve dhe 
mëkateve. ”. 

ISLAMI, 
PROFETI  MUHAMMED S.A.V.S 
SUNEN IBN-MAXHA, KITAB: “EL-
FITENU”, BAB: “HURMETI DEMIL-
M’UMINI UE MALIHI” , HADITHI 
NR. 3934. 
 

“Çdokush që u pastrua, u pastrua 
përmes bindjes. Bindja ju jep 
forcë për të përballuar dhimbjen, 
aq saqë edhe një mbret e bën ta 
lërë fronin për të veshur petkun 
e fukarait. Bindja lehtëson çdo 
brengë. Bindja ju tregon Zotin. 

Çdo shlyerje dhe çdo shpërblesë 
tjetër është e rremë. Çdo pastërti 
vjen përmes rrugës së bindjes. 
Ajo që ju largon nga mëkati, ajo 
që ju çon te Zoti dhe ju bën të 
përparoni në sinqeritet dhe 
qëndrueshmëri më shumë se 
engjëjt, është pikërisht bindja. 
Çdo fe që nuk ju jep mjetet e 
bindjes është e gënjeshtërt. Çdo 
fe që nuk ju tregon dot Zotin 
nëpërmjet mjeteve bindëse, është 
e gënjeshtërt”.  

ISLAMI, 
MESIHU I PREMTUAR A.S., “MËSIMI 
YNË”,  F. 36,37.

Edhe pa besim është e 
pamundur t’i pëlqesh Atij, sepse 
ai që i afrohet Perëndisë duhet 
të besojë se Perëndia është, dhe 
se është shpërblenjësi i atyre që 
e kërkojnë atë.

JUDAIZMI, 
TANAKH, HEBRENJTË 11:6.

Dhe Jezusi i tha: ‘’Nëse ti mund 
të besosh, çdo gjë është e 
mundshme për atë që beson’’. 

KRISHTËRIMI, 
DHJATA E RE, MARKU 9:23.

“Ju jeni ajo në të cilën besoni. Ju 
bëheni ajo që besoni se mund 
të bëheni” 

HINDUIZMI, 
BHAGAVAD GITA.

Tani, Kalamas, mos veproni në 
bazë të raporteve, legjendave, 
traditave, shkrimeve të shenjta, 
hamendjeve të logjikshme, 
përfundimeve, analogjive, 
marrëveshjeve përmes 
mendimeve të përsiatura, 
mundshmërive dhe mendimeve. 
‘Të menduarit është mësuesi 
ynë .’ Kur e dini vetë se “këto 
cilësi janë të larta; janë të 
sakta dhe lavdërohen nga të 
mençurit. Janë të tilla që nëse 
përvetësohen dhe zbatohen, e 
çojnë njeriun në mirëqenie dhe 
lumturi” atëherë edhe ju duhet 
t’i përvetësoni ato dhe jetoni 
me to.

BUDIZMI, 
KALAMA SUTTA.



10	 Dritë mbi dritë 
Një shpjegim i thellë i ajetit “Allahu 
është drita e qiejve dhe e tokës” 

	 HAZRET MIRZA BASHIRUDDIN MAHMUD AHMEDI R.A.

	 KALIFI I DYTË I MESIHUT TË PREMTUAR 

18	 Ata që nderojnë Kuranin, 
	 do të nderohen në qiell
	 HAZRET MIRZA GHULAM AHMED A.S.

MESIHU I PREMTUAR DHE IMAM MEHDIU 

20	 Asgjë nuk ngjason me bindjen
	 HAZRET MIRZA GHULAM AHMED A.S.

MESIHU I PREMTUAR DHE IMAM MEHDIU

24	 Mundësia për dëgjimin e zërit 
	 të Profetit Muhammed përmes 
	 teknologjisë

Imagjinoni të dëgjoni fjalët e bekuara 
të Profetit Muhammed s.a.v.s. që 
dilnin nga buzët e tij të bekuara. 
Tingëllon e pabesueshme, apo jo? Epo, 
ndoshta nuk është aq e pamundur.
USAMA AWAN

28	 Islami, Imani dhe Ihsani
	 Tri shkallët e besimit

Shpjegim i hadithit të dytë 
nga “Dyzet hadithet e

Neveviut” të Imam Neveviut 
SHAHID BUTT

42	 Argumenti i 2-të nga
	 Dhjetë argumente për 	
	 ekzistencën e Zotit

Figura e profetëve të ndershëm, të 
cilët me veprat e tyre kanë provuar 
pastërtinë e tyre përpara botës, 
dëshmon unanimisht se ka një Qenie 
Supreme që thirret me emra të 
ndryshëm: Allah, Zot, Parameshvar etj.

	 HAZRET MIRZA BASHIRUDDIN MAHMUD AHMEDI R.A.

	 KALIFI I DYTË I MESIHUT TË PREMTUAR 

	
46	 Profeti i Shenjtë
	 Muhammed s.a.v.s.

Themeluesi i fesë islame është mëshirë 
për të gjitha botët, profet i paqes 
dhe si i tillë mbetet një shëmbëlltyrë 
morale e shpirtërore për më shumë 
se 1.9 miliardë muslimanë. 
HADAYATULLAH HÜBSCH

52	 A u bën Islami padrejtësi grave 
	 në ndarjen e trashëgimisë?

Kritikët ndaj Islamit shpesh 
akuzojnë se ai nuk ndan 
trashëgiminë midis burrave dhe 

PËRMBAJTJA

DIMËR 2022 Numri XV

VËRTETËSIA



28

74

grave në mënyrë të pabarabartë. 
FARHAN IQBAL

58	 Koncepti  i xhindeve në Islam 
Çfarë janë xhindet? A ndikojnë 
ato në jetën njerëzore?  
HAZRET MIRZA MASRUR AHMEDI,
KALIFI I PESTË I MESIHUT TË PREMTUAR

72	 Pse ndalohet mishi i derrit në 
	 Islam?
	 HADAYATULLAH HÜBSCH

74	 Cilat janë kostot mjedisore të 
	 luftës dhe si i përgjigjet Islami?
	 LUBNA JUNAID

80	 Emrat e Allahut
Shpjegimi i emrave El-Veh-hab 
(Dhuruesi), Er-Rezak (Furnizuesi) 
në bazë të Kuranit dhe hadithit.
SHAHID BUTT

10



Në vitet 1896-1914 murtaja 
shkatërroi Indinë Britanike, dhe 
më veçanërisht provincën e 
Panxhabit. Gjatë kësaj periudhe të 
rrezikshme, në të cilën qytete dhe 
fshatra të tëra po asgjësoheshin 
për shkak të vdekjeve masive 
nga murtaja, qeveria britanike 
bëri përpjekje për të shpëtuar 
njerëzit nga kjo epidemi përmes 
vaksinës. Ishte ky sfondi kur 
Hazret Mirza Ghulam Ahmedia.s. 
i Kadijanit shkroi librin “Arka 
e Nuhut”, në vitin 1902. Në të 
autori parashtroi mësimet e tij 
dhe tha se Zoti i Madhërishëm 
e njoftoi se ata që ndjekin me 
sinqeritet të plotë mësimet e tij, 
do të shpëtojnë mrekullisht nga 
sulmi i kësaj murtajeje, madje 
edhe pa marrë vaksinën. Historia 
dëshmoi përmbushjen e plotë të 
kësaj profecie të jashtëzakonshme. 

Libri “Arka e Nuhut” ishte një 
fener shprese jo vetëm për të 
kaluarën, por vijon të jetë i tillë 
edhe tani dhe do të vazhdojë t’i 
japë shpëtimin botës edhe në të 
ardhmen. “Arka e Nuhut”, pa 
dyshim, është një nga librat më 
me ndikim të Hazret Mesihut 
të Premtuar, Imam Mehdiuta.s., 
i cili vijon ta ndryshojë jetën 
e shumë njerëzve edhe sot. 

Lexoni online:
https://www.ahmadiyya-islam.org/al/librat/

ose blini këtu:
https://www.ahmadiyya-islam.org/al/kontaktoni/



VËRTETËSIA

KRYEREDAKTOR
Samad Ahmed Ghori

BORDI EDITORIAL
Besmir Yvejsi, Bujar Ramaj, Jinahuddin Saif, 
Rexhep Hasani, Sali Beja, Shahid Butt 

REDAKTORE GJUHËSORE		
Ekleva Progonati

FAQOSJA
Shahid Butt 

MENAXHER
Idriz Ramadani
Email: idriz.xhamajl@gmail.com

PËR ABONIM KONTAKTONI:
SHQIPËRI
Sali Beja
Email: salibeja@gmail.com
KOSOVË
Shkëlqim Bytyçi
Email: shkelqimbytyci@gmail.com

SHTYPUR NË SHTYPSHKRONJËN
RanaPoster.de Druckerei
Robert-Perthel-Str. 15
50739 Köln-Bilderstöckchen, Deutschland
Email: masood313@aol.com

ADRESA POSTARE

NË SHQIPËRI:
Xhemati Musliman Ahmedia i 
Shqipërisë, pranë Vodafonit, 
Rr. “Pavarësia” Km. 1, Mëzez,
Kutia Postare 8176, Tiranë, Shqipëri
vertetesia@gmail.com

NË KOSOVË:
Xhemati Musliman Ahmedia i Kosovës
Rr. “Elbasani”, nr. 9,
Lagjja e Spitalit, 
Kutia Postare 43,
Prishtinë 10000, Kosovë
Email: amj.kosovo@gmail.com

NË GJERMANI:
Albanian Desk
Barendorfer Bruch 15,
58640, Iserlohn, Deutschland
Email: albanian.desk@gmail.com

KONTAKT REDAKSI:
M +355 67 216 8054
     +355 69 464 4888
     +383 44 817 813

EMAIL
vertetesia@gmail.com

WEBSITE
www.alislam.al



Kurani Famëlartë
َ سََرِيعُ �ٱلحِْسَابِ۞ إنَّ �ٱللَّهَّ

ِ فَ� ا بيَنََْهمُْ ۗ وَمَن يكَْفُرْ بِـَٔايَٰ�تِ �ٱللَّهَّ لَّاَّ مِنۢ بعَْدِ مَا جَاءَٓهُُمُ �ٱلعِْلْْمُ بغَْيَۢ
إ
ينَ �أوتوُا۟ �ٱلْكِتَٰ�بَ � ِ سْلَٰ�مُ ۗ وَمَا �ٱخْتلَفََ �ٱلَّذَّ

إِ
ِ �ٱلْْإ ينَ عِندَ �ٱللَّهَّ نَّ �ٱلّدِ إ

�

Sigurisht, feja tek Allahu është Islami. Ata të cilëve u është dhënë Libri ranë në 
kundërshti vetëm pasi u erdhi dija, duke u rebeluar ndaj njëri-tjetrit. Ai që mohon 
ajetet e Allahut, (le ta dijë se) Allahu është i shpejtë në llogari. (Ali Imran 3:20)



سْلَٰ�مَ دِيناً ۚ
إِ
�ٱليَْوْمَ �أكْْملَتُْ لكَُُمْ دِينكَُُمْ وَ�أتمَْمْتُ علَيَْكُُمْ نِعْمَتِِى وَرَضِيتُ لكَُُمُ �ٱلْْإ

Sot, kam përsosur fenë tuaj për ju dhe jua kam plotësuar bekimin Tim dhe kam 
pëlqyer Islamin për ju si fe. (El-Maide 5:4)



قُ بيَْْنَ �أحَدٍ  مْ لََا نفَُرِّ ِ بِّّهِ لنَّبِيُّونَ مِن رَّ
قَ وَيعَْقُوبَ وَ�ٱلْْأ�أَسْبَاطِ وَمَآ �أوتِِىَ مُوسََىٰ وَعِيسََىٰ وَ�ٱ ٰـ سْْحَ

إ
ٰ�عِيلَ وَ� سْْمَ

إ
هِيَم وَ� بْرَٰ

إ
� ٓ ِ وَمَآ �أنزِلَ علَيَْناَ وَمَآ �أنزِلَ علَََىٰ قُلْ ءَامَنَّا بِ�ٱللَّهَّ

لـَْٔاخِرَةِ مِنَ �ٱلخَْٰ�سِِرِينَ۞
سْلَٰ�مِ دِيناً فلَنَ يقُْبَلَ مِنْهُ وَهُوَ فِِى �ٱ

إِ
ۥ مُسْلِمُونَ۞ وَمَن يبَْتغَِ غيَْْرَ �ٱلْْإ نُ لََهُ نْْهمُْ وَنََحْ مِّ

Thuaj: Ne besuam në Allah, në atë që na është zbritur neve, në atë që i ishte zbritur 
Ibrahimit, Ismailit, Is’hakut, Jakubit dhe bijve (të tij) dhe në atë që i ishte dhënë 
Musait, Isait dhe Profetëve prej Zotit të tyre. Nuk bëjmë ndarje midis asnjërit prej 
tyre dhe Atij i jemi nënshtruar. Kushdo që kërkon ndonjë fe tjetër përveç Islamit, 
kurrsesi nuk do të pranohet prej tij. Edhe në ahiret, ai do të jetë ndër të humburit.
(Ali Imran 3:85-86)



مْ يُُحَافِظُونَ۞ لـَْٔاخِرَةِ يؤُْمِنوُنَ بِهِۦ ۖ وَهُُمْ علَََىٰ صَلََاتِِهِ
ٱ ينَ يؤُْمِنوُنَ بِ� ِ ى بيَْْنَ يدََيهِْ وَلِتُنذِرَ �أمَّ �ٱلقُْرَىٰ وَمَنْ حَوْلهََا ۚ وَ�ٱلَّذَّ ِ قُ �ٱلَّذَّ صَدِّ وَهَٰ�ذَا كِتَٰ�بٌ �أنزَلنَْٰ�هُ مُبَارَكٌ مُّ

Dhe ky Libër që kemi zbritur është i bekuar, vërtetues i asaj që ai ka përpara, që ti të 
alarmosh nënën e vendbanimeve, si dhe ata që banojnë rreth saj. Ata që besojnë në 
ahiret, e besojnë edhe këtë (Libër) dhe ata e ruajnë namazin e tyre. (El-En‘am 6:93)

NUMRI 15  |  VËRTETËSIA    8



Hadithi

ا  آدَمَ وَلمَْ يكَُنْ لهَُ ذَلِكَ، وَ�شتََمَنِي وَلمَْ يكَُنْ لهَُ ذَلِكَ، فَ�أمَّ بنَِي ابْنُ � َّهُ تعََالىَ: كَذَّ َّمَ قاَلَ: “ قاَلَ الل َّهُ علَيَْهِ وَسَل َّهُ عَنْهُ، عَنْ النَّبِ�يِّ صَلَّى الل عَنْ �أبِ�ي هُرَيْرَةَ رَضِيَ الل
مَدُ، لمَْ �ألِدْ  َّهُ وَلدًَا، وَ�أنََا الْْأأَحَدُ الصَّ َّخَذَ الل يَ فقََوْلهُُ: ات يَّاَّ إ

ا �شتَْمُهُ � عاَدَتِهِ، وَ�أمَّ إ
لُ الخَْلقِْ بِ�أهْوَنَ علَيََّ مِنْ � يَ فقََوْلهُُ: لنَْ يعُِيدَنِي كَمَا بدََ�أنِي، وَليَسَْ �أوَّ يَّاَّ إ

تكَْذِيبُهُ �
وَلمَْ �أولدَْ، وَلمَْ يكَُنْ لِي كُفُوًا �أحَدٌ”

Hazret Ebu Hurejre r.a. rrëfen se Profeti i shenjtë s.a.v.s. ka thënë se Allahu xh.sh. thotë:

“Biri i Ademit më mohon Mua, e atij nuk i ka hije ta bëjë këtë. Ai më fyen Mua e 
s’ka të drejtë ta bëjë këtë. Ai më përgënjeshtron Mua, kur thotë se Allahu s’mund 
të më krijojë sërish ashtu siç më ka krijuar herën e parë. Dhe ai më fyen Mua, kur 
thotë se Allahu e caktoi për vete një djalë, ndërsa Unë jam i Vetëm dhe i Pavarur. 
Nuk kam lindur askënd dhe as nuk jam lindur; s’ka kush të jetë si Unë”.

[Sahihu i Buhariut, kitab: et-Tefsir, bab: Kauluhu “Allahus-Samed”, hadithi nr. 4975]



ِ ‏”‏  عاَءِ الحَْمْدُ لِِلَّهَّ ُ وَ�أفْضَلُ الدُّ لاَّ اللَّهَّ
إ
لََهَ �

إ
كْرِ لَا � ِ صلى الله عليه وسلم يقَُولُ ‏ “‏ �أفْضَلُ لّذاِ عْتُ رَسُولَ اللَّهَّ ، رضى الله عنهما يقَُولُ سََمِ ِ عْتُ جَابِرَ بْنَ عَبْدِ اللَّهَّ سََمِ

Hazret Xhabiri r.a. transmeton se e ka dëgjuar Profetin e shenjtë s.a.v.s. duke thënë:

“Përkujtimi më i mirë (i Allahut) është të thuash: ‘S’ka zot tjetër përveç Allahut’. 
Dhe lutja më e mirë është të thuash: ‘Të gjitha lavdërimet i takojnë Allahut’”.

[Xhamiu et-Tirmidhi, kitab: Ed-da‘vātu an resulillāhi s.a.v.s., hadithi nr. 3383]



NUMRI 15  |  VËRTETËSIA    9



نوُرٌ عَلىَٰ نوُرٍ
“Dritë mbi dritë” 

Vërtetësia ju sjell shqipërimin e Et-Tefsir-ul-Kebir-it: (komentim i gjerë i 
Kuranit), të shkruar nga Hazret Mirza Bashiruddin Mahmud Ahmad r.a., 

Kalifi i Dytë i Mesihut të Premtuar. 



 Saida Shigapova | Adobe Stock

تِ وَٱلْْأَرْضِ ۚ مَثَلُ نوُرهِِۦ كَمِشْكَوٰةٍ فِيهَا مِصْبَاحٌ ۖ ٱلْمِصْبَاحُ فِِى زُجَاجَةٍ ۖ ٱلزُّجَاجَةُ كَأنَّـَهَا  وَٰ ُ نوُرُ ٱلسَّمَٰ ٱللَّهَّ
كََةٍ زَيـتُْونةٍَ لَّاَّ شَرْقِيَّةٍ وَلََا غَرْبيَِّةٍ يَكَادُ زَيـتْـهَُا يُضِىٓءُ وَلَوْ لَمَْ تََمْسَسْهُ نََارٌۚ  نُّورٌ  كَوكَْبٌ دُرّىٌِّ يوُقَدُ مِن شَجَرَةٍ مُّبَٰرَٰ

ُ بِكُلِّ شَىْءٍ عَلِيمٌ۞ ُ ٱلْْأَمْثَٰلَ للِنَّاسِ ۗ وَٱللَّهَّ ُ لنُِورهِِۦ مَن يَشَاءُٓ ۚ وَيَضْرِبُ ٱللَّهَّ عَلَىٰ نوُرٍ ۗ يـهَْدِى ٱللَّهَّ
Allahu është drita e qiejve dhe e tokës. Shembulli i dritës së Tij është si një 
kamare, në të cilën ka një llambë. Llamba ndodhet në një qelq, si të ishte yll i 
shndritshëm; ajo (llambë) ndizet nga pema e bekuar e ullirit, as lindore e as 
perëndimore. Vaji i saj ka mundësi të ndizet vetë, qoftë pa e prekur zjarri. Dritë 
mbi dritë. Allahu udhëzon drejt dritës së Tij kë të dojë. Allahu jep shembujt për 
njerëzit. Allahu është i Gjithëdijshëm për çdo gjë.[1]

Hazret Mirza Ghulam Ahmedi, Mesihu i Premtuar a.s. teksa komenton këtë ajet, 
thotë:

Drita e përgjithshme

“Zoti është drita e qiejve dhe e tokës, domethënë çdo shkëlqim që dallohet në 
lartësi e në ultësi, qoftë në shpirtrat apo në trupat, qoftë personale apo e dhuruar, 
qoftë e hapur apo e fshehur, qoftë mendore apo fizike, është dhunti që buron 
prej bekimit të Tij.

Kjo tregon se bekimi i përgjithshëm i Zotit të botëve përfshin çdo gjë dhe se 
asnjë gjë nuk është jashtë tij. Ai është burimi i të gjitha bekimeve; shkaku i të 
gjitha shkaqeve të shkëlqesisë; fillimi i të gjitha mëshirave; Qenia e Tij është 
mbajtësi i të gjithë gjithësisë; qëndrueshmëria e çdo ulje-ngritjeje; është Ai që 
nxori çdo gjë nga errësira e hiçit duke i dhënë petkun e ekzistencës; përveç Atij, 
asnjë qenie tjetër nuk është e përhershme dhe e qëndrueshme, ose që nuk 
përfitohet nga Ai. Madje Toka dhe qiejt, njerëzit dhe kafshët, gurët dhe bimët, 
shpirtrat dhe trupat, të gjithë qëndrojnë vetëm përmes bekimit të Tij.

Ky është bekimi i Tij i përgjithshëm, që është përmendur në ajetin “Allahu është 
drita e qiejve dhe e tokës”. Pikërisht ky bekim ka rrethuar çdo gjë në atë mënyrë 
që çdo gjë përfiton nga Ai, pa bërë asnjë përpjekje.

NUMRI 15  |  VËRTETËSIA    11



H
assan H

aider | Shutterstock

Por, karshi këtij bekimi është edhe një bekim i veçantë, i cili është i kushtëzuar 
nga shumë gjëra dhe që u jepet vetëm atyre, të cilët janë të aftë të përfitojnë 
nga Ai dhe ata janë profetët, më të përsosurit nga njerëzit. Ndërsa ndër 
profetët, ai që përfitoi më së shumti nga ky bekim është më i larti, më 
madhështori, mbledhësi i të gjitha bekimeve, i zgjedhuri Hazret 
Muhammeds.a.v.s..

Drita e veçantë

Kjo bekueshmëri e Zotit ngaqë është një realitet shumë i fshehtë dhe është 
një ndër urtësitë sekrete të Tij, andaj, i Madhërishmi më së pari njoftoi për 
bekimin e përgjithshëm që është krejtësisht i hapur dhe pastaj për të treguar 
gjendjen e bekimit të Tij të veçantë, mori shembullin e dritës së Hazret 
Profetit Muhammed, Vulës së profetëve s.a.v.s., siç thotë:

Shembulli i dritës së Tij është si një kamare në të cilën ka një llambë

Këtë e përmendi si shembull, që të bënte sa më të qartë një çështje, e cila 
është shumë e thellë. Dihet se kuptimet e thella nëse shpjegohen me simbole 
të dukshme, mund t’i kuptojë edhe ai që i kap gjërat me vështirësi.

Përkthimi i pjesës tjetër të ajetit është: shembulli i dritës së Tij (e cila 
personifikohet në qenien e Profetit Muhammed s.a.v.s.) është si një kamare 
(d.m.th. kraharori i çiltër i të Dërguarit të Allahut s.a.v.s.) në të cilën ka një 
llambë (d.m.th. shpallja e Zotit).

Llamba, qelqi dhe ylli i shndritshëm

Llamba është në një qelq që është shumë i pastër (d.m.th. në zemrën e pastër 
e të shenjtë të Hazret Profetit Muhammed s.a.v.s., e cila i përngjan një kristali 
të pastër, pasi gjendet larg çdo shtrembërie dhe papastërtie dhe që nuk mban 
asnjë lidhje tjetër përveç lidhjes së Zotit).



Kristali është aq i pastër saqë sikur të jetë një yll i shndritshëm që shkëlqen 
madhërishëm në horizontin e qiellit dhe që quhet “keukabun durrijjun” 
(d.m.th. zemra e Hazret Vulës së profetëve është aq e pastër dhe e çiltër, saqë 
shkëlqen si një yll i shndritshëm dhe për shkak të dritës së tij të brendshme, 
llamburit nga të gjitha anët).

Llamba është ndezur nga pema e bekuar e ullirit (d.m.th. me vajin e ullirit). 
(Pema e bekuar e ullirit simbolizon qenien e bekuar të Muhammedit, e cila 
për shkak se ka arritur përsosurinë, është përmbledhje e lloj-lloj bekimesh. 
Mbarësia e tij nuk është e kufizuar me ndonjë drejtim, vend apo kohë, madje 
ajo u përket të gjithë njerëzve dhe nuk do të shuhet kurrë).

Pema e bekuar e ullirit

Pema e bekuar nuk është as lindore e as perëndimore (d.m.th. natyrshmëria 
e pastër e Muhammedit nuk ka as tepri e as pakësim, por është shumë e 
baraspeshuar dhe shumë e drejtë ndër të gjitha krijesat). Ndërsa në pohimin 
që ajo llambë e shpalljes është ndezur nga vaji i pemës së bekuar, vaji simbolizon 
mendjen e mprehtë dhe të ndritur të Muhammedit me gjithë moralet e tij të 
larta, të cilat burojnë nga mendja e tij e përsosur dhe e pastër. Llamba e 
shpalljes është ndezur përmes bukurive të Muhammedit, do të thotë shpallja 
i ka bekuar bukuritë e përsosura të tij dhe ai u bë receptor i shpalljes.

Gjithashtu, ajo ka edhe kuptimin që, shpallja ka ardhur sipas bukurive të 
Muhammedit dhe sipas baraspeshimit të natyrshmërisë së tij. Realisht, çdo 
profet merr shpalljen sipas natyrshmërisë së vet. Për shembull, në natyrshmërinë 
e Hazret Musait a.s. kishte ndjenjë të zjarrtë e zemërim. Kështu, Tevrati erdhi 
si një sheriat “i flaktë” dhe i ashpër. Ndërsa në natyrshmërinë e Hazret Isait a.s. 

kishte butësi dhe falje, ashtu janë edhe mësimet e Ungjijve. Por, natyrshmëria 
e Hazret Muhammedit s.a.v.s. ka qenë tejet e qëndrueshme, e cila nuk tregonte 
butësi vend e pa vend, por as nuk ishte anuar nga ashpërsia apo zemërimi, 
madje ishte shumë e urtë dhe çdo veti e saj shfaqej në vendin e në kohën e 



duhur. Ndaj, edhe Kurani Famëlartë erdhi si një sheriat shumë i baraspeshuar, 
madje ai është i përsosur në përmbledhjen e butësisë e ashpërsisë, mëshirës dhe 
zemërimit.

“khulk” dhe “khelk”

Pra, në këtë ajet Allahu i Madhërishëm tregon se llamba e shpalljes kuranore është 
ndezur nga ajo pemë e bekuar, e cila nuk është as lindore e as perëndimore, 
domethënë sipas natyrshmërisë së baraspeshuar të Muhammedit. Ajo shpallje nuk 
i përngjan as ashpërsisë së Musait e as butësisë së Isait, por është një përmbledhje 
e përsosur e të dyja vetive.

Në një vend tjetër, për moralet e baraspeshuara të Hazret Muhammedit s.a.v.s. që 
buruan nga mendja e tij e kulluar dhe që morën dritën e shpalljes hyjnore, Kurani 
Famëlartë thotë: ٍَّكَ لعََلََىٰ خُلقٍُ عَظِيم ن

إ
 O i Dërguar, me të vërtetë ti gjendesh mbi një moral“ وَ�

madhor”,[2] që do të thotë se në qenien e të Dërguarit të Allahut s.a.v.s. çdo moral 
është aq i lartë saqë nuk mund të imagjinohet më shumë sesa aq. Në gjuhën arabe, 
fjala adhim (madhor apo i lartë) përdoret atëherë kur madhështia e diçkaje arrin në 
kulm në kategorinë e vet. Domethënë kur përdoret kjo fjalë për një pemë, atëherë 
ajo do të thotë se pema e ka arritur kulmin e madhështisë së llojit të vet… Gjithashtu 
fjala khulk që ka përdorur Kurani Famëlartë në këtë ajet… nuk do të thotë vetëm 
butësia, mirësjellja apo përzemërsia (siç e kuptojnë shumë njerëz këtë fjalë).

Në të vërtetë janë dy fjalë, të cilat japin kuptime të dyllojshme: khelk që është me 
zanorën e dhe khulk që është me u. Kur është me e (ose a), ajo nënkupton pamjen 
e jashtme që Artisti i Madhërishëm ia dha njeriut duke e dalluar atë nga të gjitha 
kafshët. Ndërsa kur ajo është me u, atëherë nënkupton vetitë dhe cilësitë e 
brendshme në bazë të të cilave njeriu dallohet nga kafshët e tjera. Pra, përmbledhja 
e të gjitha vetive njerëzore, të cilat përbëjnë dallimin midis njeriut dhe kafshëve, 
quhet khulk. Ngaqë Zoti i Madhërishëm, ndryshe nga kafshët, njeriun e ka bërë 
me një natyrshmëri të baraspeshuar, i cili i mban nën kontroll instinktet e tij, siç 
thotë në Kuranin Famëlartë: نَ فِِىٓ �أحْسَنِ تقَْوِيٍم ٰـ نسَ

إِ
 Në të vërtetë, Ne e kemi krijuar“ لقََدْ خَلقَْناَ �ٱلْْإ



njeriun në trajtën më të përkryer”.[3]

Kështu që, fjala khulk nëse përdoret në kuptimin e mirë të fjalës, atëherë ajo 
gjithmonë nënkupton vetitë dhe moralet e larta që mund të ketë vetëm njeriu, për 
shembull: mendjemprehtësia, kuptueshmëria, pastërtia mendore … pastërtia 
trupore e shpirtërore, turpi, durimi, të jesh i kënaqur në aq sa ke,… burrëria, 
palëkundshmëria, drejtësia, besnikëria, vërtetësia në fjalë, bujaria ku duhet, 
sakrifica ku duhet, butësia ku duhet, trimëria ku duhet, kuraja ku duhet, 
madhështia ku duhet, mikpritja ku duhet, respekti ku duhet, dhembshuria ku 
duhet, mëshira ku duhet, frika ndaj Zotit, dashuria ndaj Zotit, animi nga Zoti, etj.

Vaji i asaj peme është aq i pastër, i kulluar dhe i çuditshëm, saqë është i gatshëm 
të ndizet vetë edhe nëse nuk e prek zjarri (që do të thotë se të gjitha moralet e 
larta të atij Profeti të shenjtë janë kaq të përsosura e të ndritura, saqë edhe para se 
të vijë shpallja e Zotit, ato janë të gatshme të ndritin vetë).

Dritë mbi dritë

“Nurun ala nur”, “Dritë mbi dritë” (që do të thotë se qenia e Profetit Muhammed 
Vulës së profetëve s.a.v.s. ishte një përmbledhje dritash. Pastaj një dritë qiellore si 
shpallja e Zotit ra mbi dritat e tij, e cila e shndërroi qenien fisnike të Vulës së 
profetëve në burimin e të gjitha dritave. Këtu Zoti na tregoi edhe filozofinë e 
dritës hyjnore se ajo bie atje ku ka dritë, e jo në errësirë. Sepse duhet të kesh 
ngjashmëri me të që të bekohesh, kurse errësira s’ka aspak ngjashmëri me dritën. 
Zoti i Urtë nuk bën ndonjë punë pa marrë parasysh këtë ngjashmëri.

Pra, praktika e Tij është se Ai bekon me dritën e Tij vetëm atë që ka ndopak dritë, 
duke e bërë atë më të ndritur se përpara, ndërsa ai që nuk ka dritë, atij nuk i jep 
asgjë. Vetëm ai gjen dritën e diellit që ka dritë në sy, ndërsa ai që nuk ka dritë në 
sy, as nga dielli nuk gjen dritë. Pra, nëse ke pak dritë në natyrshmërinë tënde, 
edhe dritën tjetër do ta gjesh po aq…

Të gjithë profetët janë ata njerëz madhorë, të cilëve për shkak të natyrshmërisë së 



tyre të pastër, iu dhurua drita shpirtërore dhe ata u bënë dritë e plotë. Në këtë 
kuptim, Kurani Famëlartë Hazret Profetin Muhammed s.a.v.s. e quan dritë (nur) 
dhe diell i ndritur (siraxhen munira), siç thotë: ٌبُِِمُّيٌن ِ نُوُرٌٌ وََكِِتٰ��بٌٌ  نََ �ٱ�للَّهِ  Sigurisht prej“ قَدَْْ جََآءََٓكُمم �مِِّ
Zotit ju ka ardhur një dritë dhe një libër i hapur”[4] dhe نِيًرا مُّ اجًا  وَسِِرَ ذْنِهِۦ 

إِ
بِِإ  ِ �ٱللَّهَّ لََى 

إ
�  وَدَاعِيًا 

“Muhammedin e dërguam si thirrës drejt Zotit me lejen e Tij dhe si diell i 
ndritur”[5].

Pra, drita e shpalljes iu dha vetëm profetëve, sepse kushti i asaj drite është 
përsosmëria e natyrshmërisë.

Në këtë ajet, Allahu i Madhërishëm hedh poshtë idenë e atyre, të cilët nga 
padituria thonë se perceptimi i dritës hyjnore nuk kushtëzohet nga përsosmëria 
e njeriut. Nëse ata do të mendonin sinqerisht, do të kuptonin se ideja e tyre 
është krejtësisht kundër ligjit të Zotit. Por ata vazhdojnë të qëndrojnë në këtë 
ide.

Edhe të krishterët e mohojnë praninë e dritës së brendshme si kusht për të fituar 
dritën e shenjtë, madje thonë se njeriu le të jetë budalla e jo i urtë, ose në vend 
të jetë trim, le të jetë fare frikacak, ose në vend të jetë bujar të jetë kurnac i madh 
dhe të jetë materialist i skajshëm, vjedhës, i paturpshëm, epshkredhur, lakmitar 
e t’i mungojnë të gjitha cilësitë e mira, prapë se prapë, sipas të krishterëve ai 
mund të bëhet profet. Madje ata thonë se përveç Jezusit, gjithë profetët e tjerë 
kanë qenë mëkatarë dhe u mungonin vetitë e shenjta, edhe pse ata besojnë se 
kanë qenë profetë dhe librat e tyre kanë qenë të shenjtë. Çudi me të krishterët, 
çfarë filozofie “të mirë” paskanë dhënë për zbritjen e shpalljes hyjnore!

Realisht, ata që besojnë në një filozofi të tillë dhe e duan atë, medoemos janë 
vetë të gjendur në errësirë. Përndryshe, kushti i pranisë së dritës së brendshme 
për ta fituar dritën hyjnore është i pazëvendësueshëm që mund ta kuptojë edhe 
një njeri i thjeshtë. Por çfarë mund të bëjmë për ata që nuk përdorin logjikën, të 
cilët e urrejnë dritën dhe e duan errësirën dhe si lakuriqi i natës, sytë e tyre 
mprehen gjatë natës, por në dritën e diellit verbohen?



Allahu udhëzon drejt dritës së Tij (d.m.th. drejt Kuranit Famëlartë) kë të dojë 
dhe paraqet shembujt për njerëzit dhe Ai është i Gjithëdijshëm për çdo gjë. 
(Kjo do të thotë se udhëzimi i vërtetë është një dhuratë prej Zotit dhe i jepet 
vetëm atij që është i bekuar nga Ai, e jo çdokujt. Edhe pse Zoti i përmend 
realitetet me shembuj të qartë, në mënyrë që njerëzit t’i kuptojnë, por Ai është 
në dijeni të plotë që kush do ta përqafojë të vërtetën duke përfituar nga 
shembujt e Tij.

Kështu që, në këtë shembull, Zoti i Madhërishëm tregoi se zemra e Profetit 
Muhammed s.a.v.s. është si një kristal i pastër, në të cilin s’ka asnjë grimë 
papastërtie. Kjo është drita e zemrës. Gjithashtu, për mendjemprehtësinë dhe 
të gjitha moralet e larta të tij dha shembullin e një vaji të bekuar që i furnizon 
llambës ndriçim të mjaftueshëm. Kjo është drita e mendjes… Pastaj tha se 
erdhi një dritë tjetër mbi këto drita, e cila është drita e shpalljes dhe këto 
përmbledhje dritash janë bërë udhëzim për njerëzit. Kjo është filozofia e 
receptimit të shpalljes në praktikën e Zotit. Nga kjo del e qartë se derisa drita 
e zemrës dhe ajo e mendjes nuk përsosen, njeriu nuk mund të marrë shpalljen 
e Zotit dhe se përsosmëria e këtyre dritave gjendet te shumë pak njerëz, 
rrjedhimisht edhe shpalljet e Zotit i merr pakkush, e jo gjithkush”. M

Marrë nga “Ruhani Khazain”, vëll. I, “Berahin-e-Ahmedia”, vëll. III, f. 191 – 198, 
fusnota; (Nëntitujt janë vendosur nga redaksia për lehtësinë e lexuesve.)

Përktheu nga origjinali në shqip: Samad Ahmed Ghori

Shënime: 

[1] En-Nur 24:36

[2] El-Kalem 68:5

[3] Et-Tin 95:5

[4] El-Majdeh 5:16

[5] El-Ahzab 33:47



Hazret Mirza Ghulam Ahmed a.s.

Mesih i Premtuar dhe Imam Mehdi



Ata që nderojnë Kuranin, 
do të nderohen në qiell

Një mësim i rëndësishëm për ju është që të mos e lini Kuranin Famëlartë 
si të braktisur, sepse pikërisht në të gjendet jeta juaj. Ata që nderojnë 
Kuranin, do të nderohen në qiell. Dhe ata që i japin përparësi Kuranit 
mbi çdo hadith dhe mbi çdo thënie tjetër, atyre do t’u jepet përparësi 
në qiell. Nuk ka më libër tjetër në faqen e dheut për njerëzimin, përveç 
Kuranit. Dhe nuk ka më ndërmjetësues tjetër për të gjithë bijtë e Ademit, 
përveç Muhammedit të Zgjedhur sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem.[1] Andaj, 
përpiquni të keni dashuri të sinqertë ndaj këtij Profeti madhështor e 
fisnik dhe mos i jepni askujt tjetër asnjë lloj epërsie mbi të, në mënyrë 
që të shënoheni të shpëtuar në qiell.

Mbani mend! Shpëtimi nuk është diçka që do ta gjeni pas vdekjes. Por, 
shpëtimi i vërtetë e tregon dritën e vet që në këtë botë. Kush është 
i shpëtuari? Ai që beson fuqimisht që Zoti është i Vërtetë dhe që 
Muhammedi sal-lall-llahu alejhi ve sel-lem është ndërmjetës mes Atij dhe 
të gjithë krijesave dhe që nën kupën e qiellit nuk ka asnjë të dërguar të 
barabartë me të, dhe asnjë libër të barabartë me Kuranin dhe që për 
askënd tjetër Zoti nuk dëshiroi përjetësinë, përveçse për këtë Profet 
fisnik, i cili është i gjallë përgjithmonë. Për përjetësinë e tij, Zoti ka vënë 
themelin duke e vazhduar bekimin e sheriatit dhe spiritualitetit të tij deri 
në kiamet.

[1] Paqja dhe mëshira e Allahut qofshin mbi të!

“Mësimi ynë”, Islam International Publications Ltd., Tiranë 2020, f. 14,15.



Asgjë nuk ngjason me bindjen

Hazret Mirza Ghulam Ahmed a.s.

Mesih i Premtuar dhe Imam Mehdi

20    VËRTETËSIA  |  NUMRI 15



O robër kërkimtarë të Zotit! Hapni 
veshët dhe më dëgjoni! Asgjë nuk 

ngjason me bindjen. Është pikërisht 
bindja që ju largon nga mëkati. Bindja 
është ajo që ju jep forcën për të bërë 
mirësi. Bindja është ajo që ju bën të 
dashur dhe të sinqertë ndaj Zotit. A 
mund të hiqni dorë nga mëkati, pa 
pasur bindjen? A mund të ndaleni 
nga tundimet e nefsit, pa përjetuar një 
manifestim bindës? A mund të gjeni 
qetësi, pa pasur bindjen? A mund të 
krijoni ndonjë ndryshim të sinqertë, 
pa pasur bindjen? A mund të arrini 
lumturinë e vërtetë, pa pasur bindjen? 
A ka ndonjë shlyerje a shpagim nën 
kupën e qiellit, që mund t’ju largojë nga 
mëkati? A është Isai, Biri i Merjemes i 
tillë që gjaku artificial i tij të mund t’ju 
largojë nga mëkati?
O të krishterë! Mos thoni një gënjeshtër 
të tillë që mund ta çajë tokën. Vetë Jezusi 
ishte nevojtar i bindjes për shpëtimin e 
vet. Ai pati bindjen dhe gjeti shpëtimin. 
Keqardhje për ata të krishterë që 
mashtrojnë të tjerët duke thënë se kanë 
gjetur shpëtimin nga mëkati me anë të 
gjakut të Mesihut, ndërkohë që janë të 
zhytur kokë e këmbë në mëkate. Ata 
nuk e dinë se cili është Zoti i tyre. Bëjnë 
jetë të shkujdesur dhe kanë mendje të 
dehur. Ata as që e kanë haberin për 
atë dehje të pastër që zbret prej qiellit. 
Ata janë të privuar nga jeta që është 
me Zotin dhe nga rezultatet e asaj jete 
të pastër. Prandaj, ju mbajeni mend! 
Pa bindjen, nuk mund të dilni dot nga 

errësira e jetës dhe as nuk mund të gjeni 
dot Shpirtin e Shenjtë. Të bekuar janë 
ata që kanë bindjen, sepse vetëm ata do 
ta shohin Zotin. Të bekuar janë ata që 
janë liruar nga dyshimet, sepse vetëm 
ata do të gjejnë shpëtimin nga mëkati. 
Të bekuar jeni ju kur ju jepet pasuria 
e bindjes, sepse pas kësaj, mëkateve 
tuaja do t’u vijë fundi. Mëkati dhe 
bindja nuk mund të bashkohen. A do 
ta fusnit dorën në vrimën e një gjarpri 
tejet helmues? A do të qëndroni pranë 
një vullkani që shpërthen, ku mund t’ju 
prekë lava e tij? A do të qëndronit dot 
nën vetëtima, përpara një luani të egër, 
apo diku ku murtaja ka shpërthyer e ka 
shkaktuar zhdukjen e brezave të tërë?! 
Atëherë, nëse keni të njëjtën shkallë 
bindjeje te Zoti, siç e patët përpara 
gjarprit, vetëtimave, luanit ose murtajës, 
nuk mundet që ju të ndiqni rrugën e 
ndëshkimit, duke shkelur porosinë e 
Tij dhe nuk mundet që ju të shkëpusni 
lidhjen tuaj të sinqertë dhe besnik me 
Të.
O njerëz që jeni thirrur për mirësi dhe 
për rrugën e drejtë! Besoni me bindje 
se tërheqja e Zotit do të lindë brenda 
jush dhe ju do të pastroheni nga njolla 
e neveritshme e mëkatit vetëm atëherë 
kur zemrën do ta keni të plotë me bindje. 
Ndoshta do të thoni: “E kemi bindjen”. 
Dijeni se vetëm po mashtroheni. Ju 
nuk e keni bindjen, sepse nuk i keni 
as rezultatet e saj. Arsyeja është se nuk 
hiqni dorë nga mëkati dhe nuk hidhni 
hapin që duhet hedhur; nuk druheni 

NUMRI 15  |  VËRTETËSIA    21



Triff | Shutterstock

Asgjë nuk ngjason me bindjen

ashtu siç duhet të druheni. 
Mendojeni vetë, ai që është i bindur se 
në atë vrimë ka gjarpër, a mund ta fusë 
dorën në të? Ose ai që është i bindur 
se në ushqimin e tij ka helm, a mund 
ta hajë atë? Ose ai që sheh me bindje 
se në këtë pyll ka një mijë luanë të 
egër, a mund ta çojnë këmbët e tij me 
harresë a pakujdesi drejt pyllit? Atëherë, 
duart dhe këmbët tuaja, veshët dhe sytë 
tuaj a mund të guxojnë të bëjnë mëkat, 
nëse besoni me bindje në Zot dhe në 
shpërblim-ndëshkimin e Tij. Mëkati 
nuk mund ta mbizotërojë bindjen. Pra, 
ndërkohë që shihni një zjarr gllabërues, 
si mund të hidheni në të? Muret e 
bindjes janë deri në qiell, andaj, djalli 
nuk mund t’i kapërcejë ato. Çdokush 
që u pastrua, u pastrua përmes bindjes. 
Bindja ju jep forcë për të përballuar 
dhimbjen, aq sa edhe një mbret e bën 
ta lërë fronin për të veshur petkun e 
fukarait. Bindja lehtëson çdo brengë. 
Bindja ju tregon Zotin. Çdo shlyerje 
dhe çdo shpërblesë tjetër është e rreme. 
Çdo pastërti vjen përmes rrugës së 
bindjes. Ajo që ju largon nga mëkati, ajo 
që ju çon te Zoti dhe ju bën të përparoni 
në sinqeritet dhe qëndrueshmëri më 
shumë se engjëjt, është pikërisht bindja. 
Çdo fe që nuk ju jep mjetet e bindjes, 
është e gënjeshtërt. Çdo fe që nuk ju 
tregon dot Zotin nëpërmjet mjeteve 
bindëse, është e gënjeshtërt. Çdo fe 
që nuk ka asgjë përveç tregimeve të 
vjetra, është e gënjeshtërt. Zoti, siç 

ekzistonte më parë, ekziston edhe sot. 
Fuqitë e Tij siç kanë qenë më parë, janë 
edhe sot. Ai, siç e ka patur fuqinë për 
të treguar shenjat në të kaluarën, e ka 
edhe sot. Pse atëherë kënaqeni vetëm 
me tregime. Është e shkatërruar ajo fe, 
e cila si mrekulli ka vetëm histori dhe si 
profeci ka vetëm tregime. I shkatërruar 
është ai xhemat, të cilit nuk i zbret Zoti 
dhe që nuk pastrohet me anë të bindjes 
me dorën e Zotit. Duke parë kënaqësitë 
e nefsit, njeriu shkon pas tyre, në të 
njëjtën mënyrë, kur gjen kënaqësitë 
shpirtërore me anë të bindjes, ai shkon 
pas Zotit. Bukuria e Zotit i jep kënaqësi 
kaq të madhe, saqë çdo gjë tjetër i duket 
e pavlerë. Njeriu shpëton nga mëkati 
vetëm atëherë, kur njoftohet bindshëm 
për Zotin, për madhështinë e Tij dhe për 
shpërblim-ndëshkimin prej Tij. Rrënja 
e çdo shkeljeje është padija. Ai që merr 
një pjesë nga njohja bindëse e Zotit, nuk 
mund të mbetet dot shkelës. Nëse i zoti 
i shtëpisë di që një përmbytje e madhe 
po vjen drejt strehës së tij, ose që ka rënë 
zjarr rreth e përqark dhe që rrezikohet 
shtëpia e tij, ai nuk mund të qëndrojë në 
të. Atëherë, duke pretenduar bindje në 
shpërblim-ndëshkim prej Zotit, pse po 
qëndroni në gjendjet tuaja të rrezikshme? 
Prandaj, hapni sytë dhe shikoni ligjin e 
Zotit që gjendet kudo në botë. Mos u 
bëni minj që futen në gropë, por zogj 
që fluturojnë në lartësinë e qiellit. Pasi 
bëni Bej’atin e pendesës, mos qëndroni 
prapë mbi mëkatin, pra, mos u bëni si 

22    VËRTETËSIA  |  NUMRI 15



MENDIMI JUAJ ËSHTË 
I RËNDËSISHËM PËR NE

Na shkruani komentet, mendimet 
dhe sugjerimet tuaja në WhatsApp, 

Viber ose Telegram në numrin

+355 69 4644 888
ose në email

amj.albania@gmail.com

VËRTETËSIA

gjarpër, i cili edhe pse e ndërron lëkurën, 
sërish mbetet gjarpër. Kujtojeni vdekjen, 
sepse ajo po ju afrohet, edhe pse jeni të 
pavëmendshëm ndaj saj. Përpiquni të 
bëheni të pastër, sepse njeriu e gjen të 
Pastrin, kur pastrohet edhe vetë. Por si 
mund ta gjeni këtë bekim? Përgjigjen 
jua ka dhënë Zoti në Kuran, ku thotë:

لوَٰةِ ۚ بْْرِ وَ�ٱلصَّ وَ�ٱ�سْتَعِينُوا۟ بِ�ٱلصَّ

“Kërkojini Zotit ndihmë me anë të 
durimit dhe namazit.”[1]

Çfarë është namazi? Ai është lutje 
që parashtrohet me përgjërim, duke 
lartësuar, lavdëruar dhe madhëruar 
Zotin, duke i kërkuar falje Atij 
(istigfari) dhe duke i dërguar salavate 
të Dërguarit të Tij. Andaj, kur të falni 
namazin, mos u mjaftoni vetëm me 
fjalët arabe, si njerëzit e pavëmendshëm, 
sepse namazi dhe istigfari i tyre të gjitha 
janë thjesht zakone, që nuk kanë asnjë 
lidhje me realitetin. Prandaj, kur ju të 
falni namazin, përveç pjesës së Kuranit, 
sepse ajo është fjala e Zotit dhe përveç 
pjesës së lutjeve të Profetit, sepse ajo 
është fjala e Profetit, të gjitha lutjet e 
tjera bëjini me përgjërim në gjuhën tuaj, 
në mënyrë që kjo përulësi e ky sinqeritet 
të kenë ndikim në zemrat tuaja. 

Shënime: 
[1] el-Bekare 2:46.

Arka e Nuhut, Islam International Publications 
Ltd., Tiranë, 2020, f. 116-120

NUMRI 15  |  VËRTETËSIA    23



Mundësia për dëgjimin e zërit 
të Profetit Muhammed s.a.v.s.

përmes teknologjisë 

Një e dhënë nga Kurani

Usama Awan

Rrathët brenda trungjeve të pemës tregojnë moshën 
e saj dhe stinët me të cilat është përballur.



Po sikur të mund ta dëgjonim zërin e 
Profetit Muhammed s.a.v.s. me veshët tanë, 
në vend që të lexonim vetëm transmetimet 
e tij në Sahih el-Buhari? Po, e lexuat 
saktë. Imagjinoni të dëgjoni fjalët e 
bekuara të Profetit Muhammed s.a.v.s. që 
dilnin nga buzët e tij të bekuara. 
Tingëllon e pabesueshme, apo jo? Epo, 
ndoshta nuk është aq e pamundur.
Rrathët në trungjet e pemëve
Të gjithë e mbajmë në mend kur ishim 
fëmijë dhe magjepseshim kur mësuesit 
tanë na mësonin se mund të dallonim 
moshën e një peme vetëm duke numëruar 
rrathët e saj. Ishte e mahnitshme të 
shihje se historia po regjistrohej fjalë për 
fjalë në këto rrathë brenda trungjeve të 
pemëve. Sidoqoftë, ato na japin më 
shumë të dhëna sesa vetëm moshën e 
pemës. Në një artikull nga NASA 
tregohet se klima që përjetoi pema gjatë 
jetës së saj është gjithashtu e gdhendur 
në këto rrathë.
Trungjet e pemëve përmbajnë rrathë 

koncentrikë ngjyrëçelët dhe të errët. 
Kombinimi i një rrethi ngjyrëçelët dhe 
rrethi të errët ngjitur paraqet një vit të 
jetës së pemës. Rrathët më ngjyrëçelët 
paraqesin rritjen gjatë pranverës dhe 
verës, ndërsa rrathët më të errët paraqesin 
rritjen gjatë vjeshtës. Siç konsiderohet, 
pemët rriten e zgjerohen në klimat më të 
përshtatshme kur është ngrohtë dhe 
lagësht. Prandaj, trashësia e secilës prej 
këtyre rrathëve mund t’iu japë të dhëna 
paleoklimatologëve (shkencëtarëve që 
studiojnë klimat e së kaluarës) për 
modelet historike të klimës të regjistruara 
brenda këtyre rrathëve.
Vijat e bardha në kockat e njeriut
Ky fenomen vërehet edhe në trupin e 
njeriut. Për shembull, te fëmijët, kockat e 
të cilëve janë ende në rritje, insultet 
patologjike që rezultojnë në ndalimin e 
rritjes së kockave mund të lënë një vijë 
sklerotike (të bardhë). Insultet e 
përsëritura (d.m.th. kequshqyerja, 
infeksioni etj.) mund të rezultojnë në 
cikle të mëtejshme ndalimi të rritjes. 
Prandaj, modeli i vijave të bardha të 
ndërkëmbyera ndiqet nga zhvillimi 
normal i kockave.
Këto vija quhen vijat e “ndalimit të 
rritjes”. Distanca midis këtyre vijave të 
bardha lidhet me kohën ndërmjet 
insulteve, ose periudhave të kufizimit të 
rritjes, duke lënë më së miri të kuptojë 
kronologjinë e zhvillimit të fëmijës.
Disa madje argumentojnë se këto vija 

Rrathët brenda trungjeve të pemës tregojnë moshën 
e saj dhe stinët me të cilat është përballur.

NUMRI 15  |  VËRTETËSIA    25



mund të shihen si një variant normal 
dhe jo vetëm si rezultat i sëmundjes. Në 
atë skenar, këto vija do të ishin pothuajse 
analoge me rrathët koncentrikë që 
shihen në një pemë.
Historia ka lënë gjurmën e saj në gjërat 
përreth nesh – disa më të dukshme se të 
tjerat. Për shembull, kur shikojmë në 
qiellin e errët dhe me yje, ne në realitet 
po shikojmë prapa në kohë. Grupi i 
famshëm yjor Plejadat (arabisht: يَّاا َ  – الثُّرَ�
[Thurejjā]) është afërsisht 440 vit-dritë 
larg, që do të thotë se drita që ne po 
shohim është nga fundi i viteve 1500. 
Sytë tanë po dëshmojnë drejtpërdrejt 
një pjesë të historisë që ka udhëtuar 
miliarda milje për të arritur në Tokë.

Ligji i ruajtjes së energjisë dhe Kurani 
i Shenjtë
Ligji i ruajtjes së energjisë i referohet 
parimit themelor, sipas të cilit energjia 
nuk mund të krijohet dhe as të zhduket; 

mund të shndërrohet vetëm nga një 
formë në tjetrën. Drita është një pjesë e 
spektrit elektromagnetik që udhëton në 
formën e valëve elektromagnetike. Pasi 
fotonet e dritës arrijnë pjesën e pasme të 
syrit, fotoreceptorët mund ta shndërrojnë 
këtë energji të dritës në sinjale elektrike, 
të cilat truri më pas i interpreton si 
vizion.
Tingulli është gjithashtu energji. Prandaj, 
sipas ligjit të ruajtjes së energjisë, 
energjia e prodhuar nga valët e zërit nuk 
mund të humbet kurrë – ajo mund të 
shndërrohet vetëm në një formë tjetër të 
energjisë. Kjo mund të duket hutuese në 
fillim, por ky është një ligj i shkencës.
Mundësia për dëgjimin e haditheve 
nga dora e parë
Nisur nga kjo, Hazret Mirza Beshiruddin 
Mahmud Ahmedi r.a., Kalifi i Dytë i 
Xhematit Musliman Ahmedia, në 
komentimin e tij të Kuranit të Shenjtë, 
Tefsir-e-Kebir [të botuar në vitin 1946], 
pohoi se një ditë, edhe ne mund të jemi 
në gjendje të dëgjojmë fjalët aktuale të 
Profetit Muhammed s.a.v.s..

Hazret Kalifi i Dytë i Mesihut r.a. dha 
një interpretim jashtëzakonisht të thellë 
të ajetit 30 të sures En-Nebe:

ءٍٍ حَْْأَصََيْْنٰ��هُُ كِِتٰ��بًًا۞ ْ �َ شَىْ� وََكُلَّ

[Ve kul-le shej’in ahsajnāhu kitābā]

“Dhe çdo gjë e kemi regjistruar në një 
Libër.”[1]

Figura 1 (majtas): Rasti me mirësjellje të Dr Matt A. Morgan, 
Radiopaedia.org, rID: 37960 (Rasti i ndalimit të rritjes)

Figura 2 (djathtas): Rasti me mirësjellje të Dr Aneta 
Kecler-Pietrzyk, Radiopaedia.org, rID: 53160 (Normal)

26    VËRTETËSIA  |  NUMRI 15



“Allahu thotë – Unë kam të dhëna të 
detajuara për çdo gjë, ose thotë – Kam 
ruajtur të dhëna të hollësishme për çdo 
gjë. Kjo do të thotë se këto të dhëna janë 
të sigurta në atë mënyrë që asgjë prej 
tyre nuk mund të humbasë. Ne vërejmë 
se asnjë veprim që bën një njeri, nuk 
zhduket; përkundrazi, ai mbetet i ruajtur 
në një mënyrë, apo në një tjetër.
Shpikja e radios është një dëshmi e 
madhe për vlefshmërinë e këtij fakti. 
Një person shqipton një fjalë nga mijëra 
kilometra larg, dhe ajo arrin menjëherë 
te ne. Ne mund ta dëgjojmë këtë zë në 
shtëpitë tona mu sikur individi të ishte 
duke biseduar ulur pranë nesh.
Ndonjëherë pyes veten se nuk është aq e 
largët nëse shkenca vazhdon të përparojë 
deri në atë shkallë ku ne mund të 
regjistrojmë zërat e kohëve të kaluara. 
Nëse shpiket një makinë e tillë, mund të 
jetë e mundur që ne të jemi në gjendje 
që ato hadithe, që aktualisht janë të 
shkruara në libra, t’i dëgjojmë 
drejtpërdrejt nga goja e Profetit të 
Shenjtë Muhammed, paqja dhe bekimi i 
Allahut qofshin mbi të!
Në vëzhgimin e teknologjive aktuale, 
kjo nuk duket aspak e pamundur. Ka 
pasur përparim të jashtëzakonshëm 
[teknologjik] në këtë kohë. Është e 
mundur që në të ardhmen të shpiket një 
teknologji e tillë, me të cilën të marrim 
kontrollin e së kaluarës dhe të dëgjojmë 
lehtësisht zëra nga e kaluara. Cilado 

bisedë nga cilido shekull që duam të 
dëgjojmë, ne mund ta rregullojmë 
lehtësisht makinën për t’i riprodhuar 
ato biseda. Uroj që kjo të shërbejë si një 
mjet që bota të vijë tek e vërteta.”[2]

Edhe pse mund të duket joreale që 
një ditë mund të dëgjojmë zëra nga e 
kaluara – mund të mos jetë e pamundur. 
Në fund të fundit, vetëm dy shekuj më 
parë ishte e pamundur të kuptohej se 
mund të flisnim drejtpërdrejt me dikë 
në të gjithë rruzullin tokësor pa pasur 
nevojë të largoheshim nga shtëpitë tona. 
Kush e di se çfarë sjell e ardhmja?
Siç thotë ajeti, Allahu ka regjistruar 
çdo gjë në një Libër. Ne mund të mos 
jemi ende në gjendje ta perceptojmë 
këtë histori, por ajo është atje. Ruhet në 
rrathët e pemëve, në kockat e fëmijëve, 
në dritën e yjeve, e kështu me radhë. 
Gjithçka lë mbresë dhe asgjë nuk shkon 
kot.[3]

Shënime: 

[1] Kurani Famëlartë, 78:30.

[2] Hazret Mirza Beshiruddin Mahmud 
Ahmedr.a., “Tefsir-e-Kebir”, vëllimi VIII, fq. 43.

[3] Gazeta e përjavshme “Al Hakam”, nr. 221, e 
premte, 21 janar 2022, botues: “Ahmadiyya 
Archive & Research Centre (ARC)”, Londër, 
Angli, fq. 21.

NUMRI 15  |  VËRTETËSIA    27



Islami, Imani dhe Ihsani
Tri shkallët e besimit

Shpjegimi i 40 haditheve



ذْ طَلعََ علَيَْناَ رَجُلٌ شَدِيدُ بيََاضِ  ِ صلى الله عليه و سلم ذَاتَ يوَْمٍ، �إ نُ جُلوُسٌ عِنْدَ رَسُولِ َّللَّها رَ رَضِِيَ اُلله عَنْهُ �أيضًْا قاَلَ: “ بيَنْمََا نََحْ عَنْ عُُمَ
ّ صلى الله عليه و سلم . فَ��أسْندََ رُكْبَتيَْهِ  لََى النَّبِِيِ فَرِ، وَلََا يعَْرفِهُُ مِنَّا �أحَدٌ. حََّتَّى جَلسََ �إ عْرِ، لََا يرَُى علَيَْهِ �أثرَُ السَّ الثِيَّابِ، شَدِيدُ سَوَادِ الشَّ
سْلََامُ �أنْ تشَْهَدَ �أنْ 

إِ
ِ صلى الله عليه و سلم لْْإا سْلََامِ. فقََالَ رَسُولُ َّللَّها

إِ
نِِي عَنْ لْْإا دُ �أخْبِِرْ لََى رُكْبَتيَْهِ، وَوَضَعَ كَفَّيْهِ علَََى فخَِذَيهِْ، وَقاَلَ: يََا مُحَمَّ �إ

ليَْهِ سَبِيلًًا. قاَلَ: صَدَقْت  نْ �اسْتَطَعْت �إ كََاةَ، وَتصَُومَ رَمَضَانَ، وَتََحُجَّ البَْيتَْ �إ لََاةَ، وَتؤُْتِِيَ الزَّ ، وَتقُِيَم الصَّ ِ دًا رَسُولُ َّللَّها ُ وَ�أنَّ مُحَمَّ َّلَّا َّللَّها لََهَ �إ لََا �إ
ِ وَمَلََائِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِِهِ وَاليَْوْمِ لْْآاآخِرِ، وَتؤُْمِنَ بِِالقَْدَرِ خَيْْرِهِ  يماَنِ. قاَلَ: �أنْ تؤُْمِنَ بِِاََّللَّه

إِ
نِِي عَنْ لْْإا قُهُ! قاَلَ: فَ�أخْبِِرْ . فعََجِبْناَ لََهُ يسَْ�لُُهأُ وَيصَُدِّ

اعةَِ.  نِِي عَنْ السَّ َّهُ يرََاك. قاَلَ: فَ�أخْبِِرْ ن
إ
نْ لمَْ تكَُنْ ترََاهُ فَ�

إ
َّك ترََاهُ، فَ� َ كََأأَن حْسَانِ. قاَلَ: �أنْ تعَْبُدَ َّللَّها

إِ
نِِي عَنْ لْْإا هِ. قاَلَ: صَدَقْت. قاَلَ: فَ�أخْبِِرْ وَشََرِّ

اءِ  َّتََهاَ، وَ�أنْ ترََى الحُْفَاةَ العُْرَاةَ العَْالََةَ رِعاَءَ الشَّ نِِي عَنْ �أمَارَاتِِهاَ؟ قاَلَ: �أنْ تلَِِدَ الْْأأَمَةُ رَب ائِلِ. قاَلَ: فَ�أخْبِِرْ قاَلَ: مَا المَْ�سْئُولُ عَنْْهاَ بِ�أعْلََمَ مِنْ السَّ
َّهُ جِبْْرِيلُ �أتََاكُُمْ يعَُلِمُّكُُمْ  ن

إ
. قاَلَ: فَ� ُ وَرَسُولُُهُ �أعْلََمُ ائِلُ؟. ‫‬قُلتُْ: َّللَّها رُ �أتدَْرِي مَنْ السَّ يتََطَاوَلوُنَ فِِي البُْنيَْانِ. ثُُمَّ انطَْلقََ، فلَبَِثتُْ مَلِيًّا، ثُُمَّ قاَلَ: يََا عُُمَ

دِينكَُُمْ “

Hazret Omer ibn Hatabi r.a. ka thënë: “Një ditë, teksa rrinim me të Dërguarin e 
Allahut s.a.v.s. u shfaq një njeri me rroba shumë të bardha e flokë tejet të zinj. Atij nuk 
i vëreheshin shenja lodhjeje dhe askush nga ne nuk e njihte atë. Ai erdhi dhe u ul 
pranë të Dërguarit s.a.v.s. ashtu që gjunjët e tij i preknin gjunjët e Profetit s.a.v.s.. 

Ai i vuri duart mbi kofshët e Profetit s.a.v.s. dhe iu drejtua: “O Muhammed! Më trego 
për Islamin!” I Dërguari i Allahut s.a.v.s. tha: “Islami është të dëshmosh se nuk ka të 
adhuruar përveç Allahut dhe se Muhammedi është i dërguari i Tij, të falësh namazin, 
të japësh zekatin, të agjërosh në Ramazan dhe të kryesh haxhin po të kesh mundësi.” 
Ai njeri ia ktheu: “Ke thënë të drejtën”. Ne u çuditëm nga fakti se ai vetë e pyeste 
(Profetin) dhe vetë ia vërtetonte përgjigjen. 

Pastaj vazhdoi: “Më trego për imanin (besimin)!” I Dërguari s.a.v.s. tha: “Imani është 
të besosh Allahun, engjëjt e Tij, librat e Tij, të dërguarit e Tij, Ditën e Fundit dhe 
të besosh në caktimin e Tij, qoftë të mirë, apo të keq.” Ai tha: “Ke thënë të vërtetën”. 

Pastaj ai vazhdoi: “Më trego për Ihsanin”! I Dërguari s.a.v.s. tha: “Ta adhurosh Allahun 
sikurse ti e sheh, edhe nëse ti nuk e sheh Atë, Ai të sheh ty.” 

Pastaj ai tha: “Më trego për çastin!” I Dërguari i Allahut s.a.v.s. tha: “As i pyeturi për 
këtë nuk di më shumë se sa ai që pyet.” Ai ia ktheu: “Atëherë, më trego për shenjat 
e tij!” I Dërguari s.a.v.s. tha: “Kur robëresha ta lindë zonjën e saj dhe kur t’i shikosh 
barinjtë e deleve këmbëzbathur, të zhveshur e të mjerë, të garojnë në ndërtimin e 
godinave të larta.” Pastaj ai njeri u largua. 

Unë kisha mbetur i habitur për pak kohë dhe i Dërguari s.a.v.s. më tha: “O Omer! A 
e di se kush qe pyetësi?” Unë thashë se Allahu dhe i Dërguari i Tij e dinë më së miri. 
Ai më tha: “Ai qe Xhibrili, i cili erdhi për t’jua mësuar fenë tuaj.”[1]

NUMRI 15  |  VËRTETËSIA    29



Imam Muslimi ka thënë: Kur Hazret 
Abdullah ibn Omeri r.a. mësoi për daljen 
e një sekti të ri në Irak, sipas të cilit 
refuzohej besimi në Kadër, pra në 
caktimin e Allahut, ai rrëfeu këtë hadith, 
me të cilin përshkruhet Kadri (caktimi i 
Allahut). 

Rëndësia e hadithit

Ky hadith ka rëndësi të madhe. Me të 
përmblidhen të gjitha elementet e 
jashtme dhe të brendshme që lidhen me 
ibadetin dhe në të vërehen dhe njohuritë 
e sunetit. Ashtu sikur el-Fatihaja quhet 
nëna e Kuranit, ky hadith konsiderohet 
nëna e sunetit. Muslimanët gjatë 
shekujve i janë kthyer këtij hadithi, për 
shkak të dijes dhe njohurisë së gjerë që 
gjenden në të. 

Ky hadith njihet gjithashtu me titullin 
“Hadithi i Xhibrilit a.s.”, pasi përmend 
ngjarjen e ardhjes së Hazret Xhibrilit a.s. 
në xhaminë e Profetit s.a.v.s.. I Dërguari i 
Allahut s.a.v.s. iu përgjigj atyre pyetjeve 
dhe pas përfundimit të bisedës, kur 
Hazret Xhibrili a.s. u largua nga vendi, 
Profeti s.a.v.s. iu drejtua sahabëve të 
pranishëm. Në fillim, xhamia e Profetit 
kishte 3 dyer dhe njëra prej tyre quhet 
“Babi Xhibril” (dera e Xhibrilit) sepse ai 
kishte hyrë në xhami përmes saj. 

Përshkrimi i transmetuesit

Hazret Abdullah ibn Omeri r.a. e 	

ka përcjellë këtë hadith nga babai i tij 
Hazret Omer ibn Hattabi r.a., i cili kishte 
lindur në klanin Benu Adi të fisit 
Kurejshj. Pranimi i Islamit prej Hazret 
Omerit r.a. ishte fruti i lutjes së Profetit 
s.a.v.s.. Hazret Abdullah ibn Masudi r.a. ka 
thënë: 

مارته رحمة”. “كان �إسلام عمر فتحًًا، وكانت هجرته نصًرًا، وكانت �إ

“Pranimi i Islamit nga Omeri ishte fitore,  
hixhreti i tij ishte ndihmë dhe udhëheqja 
e tij ishte mëshirë.” Ai e shoqëroi të 
Dërguarin e Allahut s.a.v.s. në Bedër, Uhud, 
në besëlidhjen e Rizvanit, si dhe në 
luftëra të tjera. Ai shquhej për 
sinqeritetin, guximin dhe drejtësinë e tij.  
Pas Hazret Ebu Bekrit r.a., ai i udhëhoqi 
muslimanët për 10 vjet. Në moshën 
63-vjeçare u martirizua dhe u varros 
pranë varrit të të Dërguarit të Allahut 
s.a.v.s.. 

Komentimi i hadithit

I Dërguari i Allahut s.a.v.s. shpesh bënte 
kuvend me sahabë, ku u mësonte fenë, 
megjithatë ata ngurronin t’i shtronin 
pyetje nga frika se të mos binin në 
kategorinë e përmendur në ajetin:

اَ حِِيَنَ  نِْْإِ تَسَْْلَُأَوُا عََ�نْهَ

ْ وََ ْ تَسَُُؤْْ�كُمْ نِْْإِ تُبُْْدََ لَ�كُمْ


يََاءََ  مََآنُوُا الَا تَسَْْلَُأَوُا عََنْْ �شَْأَْ ينََ � ِ اَ �لَّذِا ايَا َأَيُّهَ�

َ�ثُمَّ   ْ ُ غَفَُُورٌٌ حََلِِيٌمٌ۞ قَدَْْ سََلََأَهَََا قَوَْْمٌٌ مِِنْْ قَبَْْلِِ�كُمْ اَ وََ�للَّهُا ُ عََ�نْهَ ْ عََفََا �للَّهُا نُُآ تُبُْْدََ لَ�كُمْ لَُُ� لْاقُُْرْْ� يُنَُزَّ
فِِارِيِنََ۞ اَ كَا صَْْأَبََحُُوا �بِهَ

O ju që besuat! Mos pyesni për gjërat, të 
cilat nëse ju zbulohen, ju shqetësojnë. Po 

Islami, Imani dhe Ihsani

30    VËRTETËSIA  |  NUMRI 15



të pyesni rreth tyre gjatë zbritjes së 
Kuranit, do t’ju zbulohen. I ka 
anashkaluar Allahu ato. Allahu është 
shumë Falës, shumë i Përmbajtur. Edhe 
para jush një popull ka pyetur për to dhe 
më pas u bë mohues i tyre.[2]

Andaj, sahabët u shmangeshin pyetjeve, 
përveçse të ndodhte diçka dhe ata nuk 
dinin si të vepronin në atë rast. Vetë i 
Dërguari i Allahut s.a.v.s. një herë tha:

مْ  ةِ سُؤَالِهِمْ وَاخْتِلَافِهِمْ علَََى �أنبِْياَئِِهِ َّمَا هَلََكَ مَنْ كََانَ قبَْلكَُُمْ بِكَثْْرَ ن
إ
ذَرُونِِي مَا ترََكْتُكُُمْ فَ�

ءٍ فدََعُوهُ ‏”‏ ‏.‏ ذَا نََهيَْتُكُُمْ عَنْ شََىْ
إ
ءٍ فَ�أتوُا مِنْهُ مَا �اسْتَطَعْتُُمْ وَ� ذَا �أمَرْتكُُُمْ بِشََىْ

إ
فَ�

d.m.th. “më lini me atë që ju kam lënë, 
sepse ata që ishin para jush, u shkatërruan 
për shkak të pyetjeve të tepërta dhe 
kundërshtimit të tyre ndaj të dërguarve 
të tyre. Prandaj, nëse ju jap porosi për të 
bërë diçka, zbatojeni aq sa keni mundësi 
dhe nëse ju ndaloj nga diçka, ju duhet të 
hiqni dorë prej saj”.[3]

Sahabëve u pëlqente që t’u vinte ndonjë 
mysafir, apo i panjohur dhe t’i bënte 
pyetje të Dërguarit s.a.v.s.. Kështu, përmes 
përgjigjeve të Profetit s.a.v.s., ata të 
pasuronin dobinë e tyre. Ky hadith 
tregon për mëshirën e Allahut se ai 
dërgoi Xhibrilin a.s. që ai t’ua mësonte 
fenë e tyre. 

Nxënësi duhet të jetë syhapët

Një nga mësimet e këtij hadithi është që 
besimtari duhet të jetë syhapët dhe 

vigjilient ndaj ambientit të tij. Në vend 
të indiferencës, ai duhet të ndiejë 
ndryshime përreth tij që të veprojë siç 
duhet. Hazret Omeri r.a. vërejti se një 
person me rroba shumë të bardha dhe 
flokë tejet të zinj kishte hyrë në xhami. 
Ndonëse, i panjohur në Medinë, ai nuk 
kishte asnjë gjurmë të lodhjes nga 
udhëtimi. Hazret Omeri r.a. e kishte 
kuptuar se ai nuk qe njeri i zakonshëm e 
as nga rrethinat e Medinës. Një sjellje e 
vëmendshme mund të jetë e dobishme 
jo vetëm në jetën e përditshme, por edhe 
në thirrje ndaj Islamit. 

Etika për një nxënës

Hazret Xhibrili a.s. kishte veshur rroba të 
bardha e të pastra, dhe ai u ul para 
Profetit s.a.v.s. në një mënyrë modeste e 
përulëse. Sipas transmetimit të Ebu 
Davudit, të përcjellë nga Hazret Ebu 
Hurejrar.a., Hazret Xhibrili a.s. bëri selam 
kur erdhi dhe atëherë kur doli. 

Sipas transmetimit të Nisaiut, personi 
ishte më i pashëm, më i pastër dhe 
erëmirë. Ai i kërkoi leje Profetit s.a.v.s. për 
t’u afruar, derisa i vuri duart e tij mbi 
kofshët e Profetit s.a.v.s..[4] 

Nga këto përshkrime, nxënësit e dijes 
mund të mësojnë këto etika: 
1.	 Nxënësi duhet të jetë i pastër dhe të 

ketë paraqitje të denjë.
2.	 Ai duhet të tregojë respekt të 

NUMRI 15  |  VËRTETËSIA    31



veçantë ndaj mësuesit. 
3.	 Ai duhet të ulet denjësisht dhe afër 

folësit. 
4.	 Nxënësi duhet të ketë vetëbesim e të 

mos ndiejë turp për të shtruar pyetje, 
pasi kështu mund t’i shtojë njohuritë. 

5.	 Pyetjet e nxënësit duhet të jenë të 
kuptimplota dhe objektive, të cilat 
çojnë në njohuri të vlefshme. Pyetjet 
e duhura u sjellin dobi edhe të 
pranishmëve, edhe dëgjuesve. Vetë 
Kurani Famëlartë përmban më 
shumë se 1200 pyetje për çështje të 
ndryshme.

Pyetja e parë

Hazret Xhibrili a.s. e pyeti Profetins.a.v.s.: 
“Më trego për Islamin?” Si përgjigje i 
Dërguari i Allahuts.a.v.s. përmendi ato 
dukuri që lidhen veçanërisht me 
gjymtyrët e tij dhe shfaqen si veprime. 
Baza e Islamit janë pesë shtyllat e 
Islamit, të cilat fillojnë me dëshminë se 
nuk ka të adhuruar tjetër përveç Allahut 
dhe Muhammedi është i Dërguari i 
Allahut, dhe vijojnë me namazin, 
zekatin, agjërimin dhe haxhin e 
Bejtullahut.[5]

Islami do të thotë nënshtrimi i plotë me 
përulësi dhe heqja dorë nga çdolloj 
ngurrimi e mosbindjeje.[6]

Allahu thotë:
سْلََامُ ۗ

إِ
ِ لْْإا ينَ عِندَ اللَّهَّ نَّ الّدِ إ

�

Sigurisht, feja tek Allahu është Islami.[7]

Islami nënkupton nënshtrimin e plotë 
ndaj Allahut dhe dëshminë e tij nga goja 
e zemra përmes bindjes dhe përulësisë 
së plotë, në çështjet e urdhrave dhe 
ndalimeve. Këtu poshtë po japim një 
shpjegim të shkurtër të secilës nga pesë 
shtyllat:

1. Shehadeti
Të dëshmosh se nuk ka të adhuruar 
tjetër përveç Allahut dhe që Muhammedi 
është i Dërguari i Allahut. Në pjesën e 
parë të shehadetit, besimtari dëshmon 
se do të madhërojë vetëm Allahun dhe 
nuk do t’i bëjë shok në teuhid 
(njëshmëri), adhurim, bindje, cilësi a 
fuqi. Në pjesën e dytë të këtij shehadeti 
jepet deklarata se Muhammedi (paqja e 
Allahut qoftë mbi të) është i Dërguari 
dhe profeti i Allahut për mbarë 
njerëzimin dhe shpreh bindjen ndaj tij 
duke dëshmuar se ai e do atë më shumë 
se çdo gjë tjetër. Allahu thotë:

ٱنتََهوُا۟ ۚ سُولُ فخَُذُوهُ وَمَا نََهىَٰكُُمْ عَنْهُ فَ� وَمَآ ءَاتىَٰكُُمُ �ٱلرَّ
Çfarëdo që ju jep i Dërguari, merreni 
atë; dhe çfarëdo që ju ndalon ai, qëndroni 
larg saj.[8]

2. Namazi

Tek Allahu, falja e namazit është vepra 
më e pëlqyer,[9] dhe e para për të cilën 
robit do t’i kërkohet llogari në ditën e 
Gjykimit. Ai është mjet komunikimi 
midis robit dhe Zotit të tij, përmes të 
cilit një besimtar mund të gjejë faljen e 
mëkateve.[10]Në hadith thuhet:

Islami, Imani dhe Ihsani

32    VËRTETËSIA  |  NUMRI 15



ْ لَوَْْ َنََّأَ  ِ صلى الله عليه وسلم يَقَُُولُُ ‏” رَََأَيَْأَ�تُمْ عََ رََسُُولََ �للَّهِا ِ هَُُنََّأَ �سَمِ عََنْْ َأَبِيي هُُرََيْْرََةََ، 
َ يُبُْْقِِي مِِنْْ دََرََنِِهِِ ”.‏  سًًا، مََا تَقَُُولُُ ذََلِكَ� ْ �َ يَوَْْمٍٍ خَمْ� ْ، يَغَْْتَسَِِلُُ فِِيهِِ كُلَّ رًًَا بِِبََابِِ حَََأَدِِ�كُمْ �نَهَ
 ُ لََصَّوَََتِِا لْاخََْمْْسِِ، يَمَْْحُُو �للَّهُا َ مِِثْلُُْ ال قَاَلُوُا لَاَ يُبُْْقِِي مِِنْْ دََرََنِِهِِ شََيْئًْاً .‏ قَاَلََ ‏” فَذَََلِكَ�

اَ لْاخََْطََاايَا ”. �بِهَ

d.m.th. i Dërguari i Allahuts.a.v.s. ka thënë: 
Nëse kalon një lumë afër shtëpisë së 
dikujt dhe ai lahet pesë herë në ditë në 
të, a do të ketë papastërti (në trup)? 
Sahabët iu përgjigjën: “Nuk do t’i 
mbetet asgjë nga papastërtia?” Ai tha: 
“Po, i tillë është shembulli i pesë 
namazeve. Allahu i pastron mëkatet 
përmes tyre”.[11] 

3. Agjërimi

Agjërimi gjatë muajit të Ramazanit 
është një detyrim për besimtarët 
muslimanë që nuk janë të mitur, të 
sëmurë, apo në udhëtim. 

ْ تَقُُّتَّونََ ْ لَعَََ�كُمّْلَّ ينََ مِِن قَبَْْلِِ�كُمْ ِ ا� كُُتِِبََ عَلََىى �لَّذِا يََّ�صِّامُُ كَمَا  ُ ال مََآنُوُا كُُتِِبََ عَلََيَْْ�كُمُ ينََ � ِ اَ �لَّذِا ايَا �يُّهََأَ

O ju që besuat! Ju obligohen agjërimet 
ashtu siç u ishin obliguar atyre që ishin 
para jush, që të bëheni të druajtur (ndaj 
Zotit).[12] Kur një agjërues e largon veten 
nga mëkatet dhe dëshirat epshore, ai i 
afrohet Zotit dhe lartësohet shpirtërisht. 

4. Zekati

Zekati është detyrim për çdo musliman 
që i përmbush kushtet e tij dhe synon të 
pastrohet shpirtërisht nga koprracia a 
vetëpëlqimi. 

هَُلَُّمۗۗ  َنَِّإِ صََلَوَٰٰتَكَََ سََكََنٌٌ 
مْْۖ ۖ  ِ اَ وََصََ�لِِّ عَلََيَْهِ� يِهِم �بِهَ ْ وََتُزََُ�كِِّ لِِهِِمْْ صََدََقَةًًَ تُطََُ�هِِّرُُ�هُمْ ٰ خُُذْْ مِِنْْ مَْْأَ�وَٰ

يعٌٌ عَلَِِيٌمٌ۞ ِ ُ �سَمِ وََ�ٱ�للَّهُ

Prano sadaka nga pasuritë e tyre. Me 
anë të kësaj, ti do t’i pastrosh dhe do t’i 
dëlirësosh, dhe lutu për ta. Sigurisht, 
lutja jote është qetësi për ta. Allahu 
është Gjithëdëgjues, i Gjithëdijshëm.[13]

Për të theksuar rëndësinë e zekatit, në 
Kuran ai përmendet shpesh pas temës së 
namazit. Ashtu sikur dhënia e zekatit 
sjell dobi e bekime, pas mosdhënies së 
tij vjen ndëshkimi dhe zemërimi i Zotit: 
“Atyre që grumbullojnë arin dhe 
argjendin dhe nuk i shpenzojnë në 
rrugën e Allahut, jepu lajmin e një 
ndëshkimi të dhimbshëm”.[14]

5. Haxhi

Shkuarja në Mekë, në ditët e caktuara, 
për ta vizituar Qabenë, që ndryshe quhet 
Shtëpia e Zotit, quhet Haxh. Haxhi 
është detyrim për çdo musliman që ka 
mundësi ta bëjë: “Njerëzit kanë detyrim 
ndaj Allahut që të bëjnë haxhin e 
Shtëpisë (së Tij), (domethënë) ai që ka 
mundësi për të shkuar drejt saj.”[15]

Pyetja e dytë

Hazret Xhibrili a.s. pastaj pyeti për imanin 
(besimin). Imani është besimi dhe 
bindja ndaj çdo porosie që u ka dhënë 
Allahu njerëzve, si me zemër (shpirtërisht 
e mendërisht) po ashtu me gjymtyrë 

NUMRI 15  |  VËRTETËSIA    33



(me vepra konkrete). 
Dijetarët muslimanë kanë pasur 
polemika të gjata në lidhje me 
përkufizimin e imanit. A është besimi 
bindja e brendshme, apo mjafton vetëm 
dëshmia gojore, apo është bashkimi i të 
dyjave, pra të bindjes së shpirtit dhe të 
dëshmisë së saj gojore. Po ashtu, a është 
dëshmia gojore pjesë e besimit, apo 
kushti i tij? Fjala “imani” do të thotë 
“dhënia apo marrja e strehimit a sigurisë”. 
Në kuptimin figurativ, kjo fjalë 
nënkupton vërtetimin a pranimin e 
ndonjë çështjeje. Përmes imanit, njeriu  
gjen shpëtim nga dyshimi, ngurrimi, 
përgënjeshtrimi dhe kundërshtimi. Në 
aspektin sheriatik (fetar) Imani 
nënkupton nënshtrimin ndaj vullnetit të 
Zotit dhe bindjen ndaj porosive të të 
dërguarit të Tij. “Imani” në përgjithësi i 
përgjigjet gjendjes së brendshme të 
njeriut, e cila është gjithashtu forca që 
nxit besimin apo bindjen ndaj diçkaje, 
ndërsa “Islami” u përgjigjet veprave të 
jashtme, të cilat vijnë si rrjedhoja e 
Imanit. 
Imani pasqyrohet përmes veprave fisnike 
të njeriut, prandaj Allahu ka lidhur 
besimin me vepra të mira. 

مْ ءَايَٰ�تُهُۥ زَادَتْْهُمْ  ذَا تلُِيَتْ علَيَْْهِ
إ
ُ وَجِلتَْ قُلوُبُُهُمْ وَ� ذَا ذُكِرَ �ٱللَّهَّ

إ
ينَ � ِ َّمَا �ٱلمُْؤْمِنوُنَ �ٱلَّذَّ ن

إ
�

ا رَزَقْنَٰ�هُمْ ينُفِقُونَ۞ لوَٰةَ وَمِمَّ ينَ يقُِيموُنَ �ٱلصَّ ِ ُونَ۞ �ٱلَّذَّ مْ يتََوَكَّلَّ ِ يمَٰ�ناً وَعلَََىٰ رَبِّّهِ
إ
�

d.m.th. Besimtarët në të vërtetë janë ata 
që kur u përmendet Allahu, u 
drithërohen zemrat e kur u lexohen 

ajetet e Tij, ato i shtojnë në besim dhe te 
Zoti i tyre ata mbështeten, që falin 
namazin dhe shpenzojnë nga ajo që Ne 
u kemi dhënë.[16]

Imani shtohet dhe pakësohet
Meqë imani shtohet dhe pakësoshet, ai 
ka një shkallë të dobët dhe një shkallë të 
përsosur. Prandaj, nëse dikush i quan 
njohjen, bindjen, dëshminë gojore dhe 
veprat e mira kushtin e domosdoshëm 
për “imanin” me siguri ai synon shkallën 
më të përsosur të besimit. 

مْ ۗ يمَٰ�نِِهِ
إ
عَ � يمَٰ�ناً مَّ إ

دَادُوٓا۟ � كِينةََ فِِى قُلوُبِ �ٱلمُْؤْمِنِيَن لِيََزْ ىٓ �أنزَلَ �ٱلسَّ ِ هُوَ �ٱلَّذَّ

Është Ai që zbriti qetësinë në zemrat e 
besimtarëve, që ata, me besimin e tyre 
(që kanë), të përparojnë edhe më shumë 
në besim.[17]

Kjo tregon se veprat e mira shtojnë 
besimin. 

وَقاَلوُا۟  يمَٰ�ناً 
إ
� فزََادَهُُمْ  ٱخْشَوْهُُمْ  فَ� لكَُُمْ  عُوا۟  جََمَ قدَْ  �ٱلنَّاسَ  نَّ  إ

� �ٱلنَّاسُ  لهَُمُ  قاَلَ  ينَ  ِ �ٱلَّذَّ
ُ وَنِعْمَ �ٱلوَْكِيلُ۞ حَسْبنُاَ �ٱللَّهَّ

d.m.th. Janë ata, të cilëve njerëzit u 
thanë: “Përnjëmend njerëzit janë 
bashkuar kundër jush, pra, frikësojuni 
atyre!”, kjo pikërisht i shtoi në besim 
dhe ata thanë: “Na mjafton Allahu! Sa 
Mbrojtës i mirë është Ai!”[18]

Ky ajet tregon se shenjat, dëshmitë dhe 
argumentet gjithashtu i shtojnë “Imanin” 
njeriut, dhe i zgjojnë druatje ndaj 
Allahut. Kur Imani i njeriut kthehet nga 
një dukuri e brendshme intelektuale në 
një forcë të gjallë emocionale, atij i 

Islami, Imani dhe Ihsani

34    VËRTETËSIA  |  NUMRI 15



ngjallet një vullnet i fortë që i mundëson 
veprat dhe i sjell qetësi e paqe në shpirt.
Andaj një hadith i quan ndjenjat si 
dashuri, apo urrejtje si pjesë e besimit.

ِ صلى الله عليه وسلم ‏ “‏ثلََاثٌ  عَنْ �أنسٍَ ـ رضى الله عنه ـ قاَلَ قاَلَ رَسُولُ اللَّهَّ
ا سِوَاهُُمَا،  ليَْهِ مِمَّ إ

ُ وَرَسُولُُهُ �أحَبَّ � يماَنِ �أنْ يكَُونَ اللَّهَّ
إِلإا
مَنْ كُنَّ فِيهِ وَجَدَ حَلَاوَةَ 

، وَ�أنْ يكَْرَهَ �أنْ يعَُودَ فِِي الْكُفْرِ، كََمَاَ يكَْرَهُ �أنْ يقُْذَفَ  ِ لاَّ لِِلَّهَّ
إ
بُّهُ � بَّ المَْرْءَ لَا يُُحِ وَ�أنْ يُُحِ

فِِي النَّار‏ِ”‏‏.‏

“Ai që ka këto tri cilësi, ka gjetur 
ëmbëlsinë e besimit: Pra, Allahu dhe i 
Dërguari i Tij të jenë më të dashur për 
të se çdo gjë tjetër, të dojë dikë tjetër 
vetëm për hir të Allahut dhe të urrejë 
kthimin në mosbesim (kufr), ashtu sikur 
urren të hidhet në zjarr”.[19]

Shtyllat e Imanit
Pas pyetjes së Hazret Xhibrilit a.s., i 
Dërguari i Allahut s.a.v.s. u përgjigj: “imani 
është të besosh Allahun, engjëjt e Tij, 
librat e Tij, të dërguarit e Tij, Ditën e 
Fundit dhe të besosh në caktimin e Tij, 
qoftë të mirë apo të keq.” Ai tha: “Ke 
thënë të vërtetën”.
1. Besimi në Allah
Qenia e Krijuesit është gdhendur në 
natyrën e njeriut. (30:31) Ai është i 
Vërteti, i Plotfuqishmi dhe i Përjetshmi, 
të cilit nuk i nevojitet asgjë, ndërsa 
gjithçka i përgjërohet Atij dhe 
mbështetet tek Ai. Sundimi i Tij shtrihet 
në qiej e në Tokë  siç thuhet në Kuran:
“Ai që ka sundimin e qiejve dhe të tokës, 
që nuk ka marrë bir dhe as nuk ka 

ndonjë ortak në sundim dhe krijoi çdo 
gjë duke e përcaktuar me masën e 
duhur.”20

Besimi në Allah përbëhet nga besimi në 
njëshmërinë e Tij absolute, në cilësitë 
dhe atributet e Tij dhe në nënshtrimin 
para madhështisë së Tij. (22:63)
Besimi në Allah e vë njeriun në rrugën e 
suksesit, i mundëson veprat e dëlira dhe 
nxjerr në pah anën më të mirë të 
karakterit. Ky besim u jep paqe, siguri 
dhe mbizotërim në tokë. (6:83, 10:10). 
Mbështetja e plotë e robit tek Allahu në 
të gjitha çështjet e jetës, e mbulon me 
falje e mëshirë (58:12).
2. Besimi tek engjëjt
Sipas Islamit, engjëjt janë qenie qiellore 
me natyrë shpirtërore, që ekzistojnë si 
frymorët. Rolin kryesor që luajnë ata, 
është t’ua transmetojnë mesazhin e 
Zotit qenieve njerëzore (22:76). Por, 
shumë njerëz i keqkuptuan ata. Madje 
edhe nga muslimanët. Sipas të gjithëve 
ata kanë fizionominë e njerëzve, apo 
kanë ndonjë trajtë apo formë, që në 
realitet është një ide e pandashme nga 
ajo e ekzistencës materiale. Allahu thotë: 
هِ وَمَلََائِكَتِهِ وَكُتُبِهِ وَرُسُلِِهِ وَاليَْوْمِ لْْآاآخِرِ فقََدْ ضَلَّ ضَلََالًًا بعَِيدًا۞ َـّ وَمَن يكَْفُرْ بِِالل

Ai që mohon Allahun, Engjëjt e Tij, 
Librat e Tij, të Dërguarit e Tij dhe 
Ditën e Ahiretit, është zhytur në devijim 
të thellë.[21]

Ndonëse disa engjëj, si Xhibrili, Mikaili 
NUMRI 15  |  VËRTETËSIA    35



dhe Izraili janë përmendur si qenie 
individuale, ata nuk veprojnë vetëm. Për 
çdo detyrë, ka një kryengjëll që i 
mbikëqyr, nën udhëheqjen e të cilit 
veprojnë një grup engjëjsh, të cilët 
Kurani i përshkruan me termin  َِّك رَب  جُنوُدَ 
ushtritë e Zotit. Jo vetëm për ngulitjen 
dhe ndikimin e mendimeve e të 
veprimeve në shpirtin e njeriut prej 
lindjes deri në vdekje, por edhe për 
organizimin e këtij universi të madh, 
nevojitet vëmendja, kontrolli dhe 
mbarëvajtja e vazhdimësisë së ligjeve,  
Zoti ka krijuar engjëj të panumërt, që 
funksionojnë si shërbëtorë të Tij. 
Në bazë të disa haditheve, mund të 
kuptojmë se ata kanë aftësi të marrin 
trajta e forma të ndryshme, të cilat nuk 
do të kenë asnjë lidhje me formën e 
trajtën origjinale të tyre e të kenë një 
dimension krejtësisht tjetër nga ato që 
ne i dimë. P.sh. hadithi në fjalë 
përshkruan Xhibrilina.s. si njeri, po ashtu 
rrëfimet e tjera për luftën e Bedrit e 
Uhudit, na shtynë të konkludojmë se 
ndonjëherë për qëllime të ndryshme, 
engjëjt marrin edhe trajtën e njeriut të 
zakonshëm. 
3. Besimi në librat e Allahut
Muslimanët kanë detyrim jo vetëm të 
besojnë në Kuranin Famëlartë që iu 
shpall të Dërguarit të Allahuts.a.v.s. (6:20), 
por edhe tek ato shpallje që u janë 
zbritur profetëve të tjerë, pavarësisht 

kohës dhe vendit ku mund të  kenë 
ardhur ata. P.sh. Suhufi iu shpall 
Ibrahimit a.s. (87:20), Tevrati Hazret 
Musait a.s. (3:4, 5:45), Zuburi (psalmet) 
Hazret Daudit a.s. (4:164), Ungjijtë 
Hazret Isait a.s. (5:47). Allahu thotë:
I Dërguari besoi në atë që i është zbritur 
prej Zotit të tij dhe, edhe besimtarët po 
ashtu. Çdokush besoi në Allahun, (në) 
engjëjt e Tij, (në) Librat e Tij dhe (në) 
të Dërguarit e Tij (duke thënë) “nuk 
bëjmë dallim midis asnjërit prej të 
Dërguarve”.[22]

Në këtë mënyrë, Islami largon një nga 
shkaqet kryesore që nxit konfliktet 
ndërfetare dhe hap rrugën për unifikimin 
e të gjitha feve, së paku në parimet 
themelore. Megjithatë, ne gjejmë një 
dallim të madh edhe te doktrinat 
themelore të këtyre librave. Kjo 
divergjencë buron nga dy arsye:   
1. Doktrinat themelore të feve kanë 
pësuar ndryshime.  2. Librat fetarë para 
Kuranit nuk kanë qenë universalë, por 
ishin të kufizuar në kohë e hapësirë dhe 
u përgjigjeshin nevojave specifike 
kohore, etnike, kulturore, shoqërore, 
ekonomike etj. Prandaj, besimi i 
muslimanëve në librat e mëparshëm i 
referohet vetëm atij “udhëzimi origjinal” 
që u ishte dhënë të dërguarve e jo 
variantit të tyre aktual. P.sh. mësimet e 
Dhjatës së Vjetër nënvizojnë hakmarrjen, 
ndërsa Dhjata e Re flet për dashuri e 
falje, kurse Kurani sjell mësimin e 

NUMRI 15  |  VËRTETËSIA    36



përkryer që vendos ekuilibër.
4. Besimi te të dërguarit e Allahut
Shtylla e katërt është gjithashtu 
përfundimi i logjikshëm i shtyllës së tretë.
Pra, besimi në librat e Allahut kërkon 
domosdoshmërisht edhe besimin te të 
dërguarit e Allahut. Besimtari duhet të 
besojë dhe t’u bindet mësimeve, të cilat 
i ka shpallur Zoti. Nëpërmjet tyre te 
njerëzit përcillet mesazhi hyjnor duke i 
nxjerrë nga errësira në dritë. Allahu ka 
thënë:
هُ  َـّ الل وَكََلَّمَ  علَيَْكَ  نقَْصُصْهُمْ  َّمْ  ل وَرُسُلًًا  قبَْلُ  مِن  علَيَْكَ  قصََصْناَهُُمْ  قدَْ  وَرُسُلًًا 
ةٌ بعَْدَ  هِ حُجَّ َـّ ِينَ وَمُنذِرِينَ لِئَّلَّا يكَُونَ لِلنَّاسِ علَََى الل بشَِِّرّ سُلًًا مُّ يماً۞ رُّ مُوسََى تكَْْلِ

هُ عَزيِزًا حَكِيماً۞ َـّ سُلِ وَكََانَ الل الرُّ

Ka të Dërguar, të cilët t’i kemi përmendur 
më parë dhe ka të Dërguar, të cilët nuk 
t’i kemi përmendur. Dhe Allahu ka 
folur shpesh me Musain. (Kemi çuar) 
të Dërguar që ishin sihariqdhënës dhe 
si alarmues, që njerëzit, pasi u erdhën të 
Dërguarit, të mos kenë argument kundër 
Allahut. Allahu është Mbizotërues, i 
Urtë.[23]

Kurani obligon çdo musliman, jo vetëm 
të besojë te të gjithë të dërguarit, por edhe 
t’i nderojë dhe t’i respektojë për pozitën 
e tyre të lartë, sepse ata janë njerëz të 
zgjedhur nga Zoti, të cilët, pavarësisht 
kundërshtimit të ashpër, nuk e ndërprenë 
përcjelljen e mesazhit jetësor te popujt e 
tyre. Ndonëse Kurani përmend emrat e 
25 të dërguarve, gjithashtu thotë se në 

NUMRI 15  |  VËRTETËSIA    37



çdo periudhë e në çdo vend të botës 
Zoti ka dërguar  profetë, siç thotë “në 
çdo popull ka ardhur ndonjë lajmëtar”.24 
Ky urdhër, sipas të cilit muslimanët 
duhet të besojnë parimisht në librat 
dhe të dërguarit e feve të tjera, është 
një deklaratë revolucionare, e cila është 
unike për Islamin ndër të gjitha fetë e 
tjera. Mosnjohja e librave dhe profetëve 
të feve të tjera, jep shkas që pasuesi i çdo 
feje të shfaqë armiqësinë, fyerjen dhe 
poshtërimin ndaj figurave të nderuara të 
fesë tjetër. 
P.sh. si muslimanë duhet të besojmë se 
Jezusi (Isai)a.s. ishte i dërguari i Zotit 
(njeri) siç përmend Kurani, por jo të 
pajtohemi verbërisht me doktrinat 
e krishtera se ai ishte biri i Zotit, apo 
vetë Zoti (meazAllah). Po ashtu, nuk 
pranojmë se ai kishte ringjallur të 
vdekurit apo kishte krijuar zogj, pasi 
sipas Kuranit këto janë metafora që janë 
përmendur si metaforë. Ne nuk besojmë 
se Isai a.s. kishte vdekur në kryq (vdekje e 
mallkuar), ishte ngritur me trup në qiell, 
apo do të zbresë sërish në Tokë. 
Kurani përdor dy terma për atë që 
përfaqëson institucionin e profetësisë. 
en-Nebi (lajmëtar, profet), pra Zoti e 
njofton për dukuritë dhe ngjarjet që do 
të ndodhin në të ardhmen, si shenjë se 
atë e njofton një Zot i Gjithëdijshëm. 
Përmbushja e profecive të tij, shërben 
si shenjë për njerëzit që ta pranojnë 
mesazhin e tij. Termi tjetër er-Resul 

(i dërguar) i referohet detyrës së tij si 
lajmëtar. Pra t’u përcjellë njerëzve një 
mesazh të rëndësishëm prej Zotit, për 
t’u tërhequr vërejtje për devijimin e tyre 
nga rruga e Zotit etj. Meqë të dyja këto 
funksione gjenden në një individ, të 
gjithë profetët, apo lajmëtarët mund të 
cilësohen si të dërguar. 
Sipas Islamit, profetët janë njerëz  
normalë, që nuk zotërojnë asnjë fuqi, 
apo aftësi mbinjerëzore. Ata jetojnë 
si të tjerët. Pra, nuk gëzojnë një jetë të 
jashtëzakonshme  që të dallohen nga të 
tjerët. 
5. Besimi në Ditën e Gjykimit
Çdo musliman beson në Ditën e 
Gjykimit, ku çdo njeri do të ringjallet 
dhe do të japë llogari për jetën e kaluar 
në tokë dhe se në varësi të veprave të mira 
apo të këqija, ai do të shijojë kënaqësitë 
e  xhenetit, apo do të përjetojë vuajtjen 
e xhehenemit.
Sipas Kuranit, kur të vijë Dita e 
Gjykimit, i gjithë universi do të 
shkatërrohet. Pastaj do të ringjallen të 
vdekurit dhe do t’u kërkohet llogari për 
veprat e tyre. Njerëzit me vepra të mira 
do të shpërblehen dhe do të mirëpriten 
në parajsë, ndërsa ata me vepra të këqija 
do të ndëshkohen dhe do të hidhen 
në xhehenem. Sipas Islamit, mënyra e 
jetës sonë në këtë tokë ndikon e formon 
shpirtin tonë, njësoj sikur një sëmundje 
e caktuar ndikon në mitrën e një gruaje 

Islami, Imani dhe Ihsani

38    VËRTETËSIA  |  NUMRI 15



shtatzënë. Hazret Mesihu i Premtuar a.s. 
e ka trajtuar këtë çështje imtësisht në 
librin e tij të njohur “Filozofia e mësimeve 
islame”. Ai shkruan: 
“Sipas Kuranit, parimisht çdo vepër e 
njeriut gdhend fshehtas një ndikim të 
vet. Në raport me këtë, ekzekutohet 
vepra e Zotit të Madhërishëm, e cila 
nuk e lë mëkatin ose mirësinë e njeriut 
të humbasë. Madje, gjurmët e veprës 
së njeriut shkruhen në zemrën e tij, në 
fytyrën e tij, në sytë dhe veshët e tij, 
në duart dhe këmbët e tij. Kjo përbën 
një libër të fshehtë veprash, që do të 
shpaloset hapur në botën tjetër.”[25]

6. Besimi në caktimin e Allahut
Besimi në caktimin e Allahut do të 
thotë se ligjet e natyrës, si dhe ligjet e 
sheriatit janë vendosur prej Zotit dhe se 
mbi to ka fuqi të plotë vetëm Ai. Kjo 
do të thotë se Allahu ka krijuar ligjet e 
parimet për çdo gjë, qoftë materiale, apo 
shpirtërore. Sipas këtyre ligjeve, disa 
veprime gjejnë rezultate të shkëlqyera, 
ndërsa disa veprime rezultojnë në pasoja 
të dëmshme. Pra, kushdo që i ndjek 
ligjet e natyrës duke pasur mirëkuptim 
të plotë, do të ketë epërsi ndaj atyre që 
nuk veprojnë ashtu. 
Nuk kemi asnjë dëshmi, sipas së cilës jeta 
e çdo njeriu është e paracaktuar. Kurani 
hedh poshtë konceptin e detyrimit a 
shtrëngimit (2:257) dhe deklaron qartë 
se çdo njeri është i lirë të zgjedhë midis 

së mirës, apo të keqes (2:287). Kurani 
thotë:

لَّاا مََا سََعََىٰٰ۞
ِإِ
نِِ  ٰـ ن�سَٰ

ِ�لْإِ
يَْلَّسََْ لِِ وَََأَن 

dhe se njeriu nuk do të ketë asgjë përveç 
përpjekjes së tij.[26]

Megjithatë, për sa i përket fesë, ka 
disa sfera të caktimit, të cilat janë të 
paracaktuara dhe të pandryshueshme. 
P.sh. të dërguarit e Zotit gjithmonë 
ngadhënjejnë, ndërsa kundërshtarët e 
tyre pësojnë disfatë. (58:22)
Rrethanat në të cilat lind një individ, 
shoqëria në të cilën ai jeton, jeta në 
përditshmëri, loja e fatit në favor apo 
kundër tij, fatkeqësitë, të cilave u 
shpëton apo bie pre, përbëjnë hapësira 
në të cilat njeriu ka shumë pak mundësi 
për zgjedhje. Nga kjo pafuqi, individi 
nuk ka kontroll, mbi të cilën ai nuk ka 
kontroll. P.sh. varfëria është faktori më 
kryesor që e shtyn njeriun drejt krimit. 

Ka disa sfera në jetën njerëzore, ku një 
individ është i lirë të ushtrojë vullnetin 
e tij, të zgjedhë lirisht midis së mirës 
dhe të keqes, të drejtës dhe të padrejtës, 
për të cilat do t’i kërkohet llogari. 
Në anën tjetër, njeriu ka shumë pak 
zgjedhje, ai duket si gur shahu që vepron 
sipas dëshirës së dikujt tjetër. Plani i 
përgjithshëm i natyrës, që mbulon dhe 
kontrollon fatet e popujve dhe shteteve, 
është një fushë e tillë. Zbatimi i këtij 
plani të gjerë e bën individin krejtësisht 
të pafuqishëm. Atij i mbetet vetëm një 

NUMRI 15  |  VËRTETËSIA    39



zgjidhje: të lëvizë si kashtë mbi valët e 
një lumi. Allahu thotë:

“Nuk bie ndonjë fatkeqësi në tokë, e as 
në jetën tuaj, përveçse të jetë e shkruar 
në një Libër, përpara se Ne ta shfaqim 
atë. Për Allahun kjo është e lehtë. Që 
ju të mos brengoseni për atë që ju ka 
humbur, dhe as të mos mburreni për atë 
që Ai ju ka dhënë. Allahu nuk do asnjë 
mendjemadh (dhe) mburravec”.[27]

Ihsani

Për pyetjen rreth kuptimit të “Ihsanit”, i 
Dërguari s.a.v.s. tha: “Ta adhurosh Allahun 
sikurse ti e sheh, e edhe nëse ti nuk e 
sheh Atë, Ai të sheh ty.” 

Fjala إحسان� ‘ihsān do të thotë të bësh 
gjëra të bukura, si stolisja, përsosja ose 
ekselenca etj. Sipas Islamit, adhurimi 
fillon me konceptin e Ihsanit, që do 
të thotë se besimtari është i detyruar 
të bëjë përpjekje të sinqerta për t’u 
lidhur me Zotin. Vetëdija për praninë 
e Zotit (takuaja) i jep njeriut aftësinë 
për të kuptuar rëndësinë dhe qëllimin 
e dhuratës së Zotit, dhe shkas për ta 
vlerësuar atë në mënyrën më të mirë të 
mundshme.[28]

Sipas një hadithi, Allahu e ka obliguar 
njeriun të veprojë me Ihsan në raport me 
çdo gjë që ekziston, qoftë duke therur 
ndonjë kafshë për kurban.[29]

Ihsani do të thotë të marrësh besimin 
e brendshëm dhe ta shfaqësh atë 

përmes veprave, dhe të tregosh një 
lloj përgjegjësie shoqërore që buron 
nga bindja fetare. Po ashtu, të gjesh 
përkryerjen, përsosmërinë dhe shkallën 
më të lartë të adhurimit, sikur e sheh 
Zotin (në zemër), ose të jesh i bindur se 
Ai të sheh ty. Dijetarët kanë përshkruar 
këto dy shkalla, si: el-Mushahide dhe el-
Murakibe. 
Adhurimi i Zotit është një udhëtim i 
vazhdueshëm, gjatë të cilit njeriu afrohet 
gjithnjë e më pranë Zotit. Nuk i takon 
robit t’i kundërvihet Zotit, pasi Ai është 
në dijeni për atë që bën robi. Kjo bindje 
e mbron atë nga mosbindja dhe i shton 
vullnetin dhe përqendrimin në vepra.

نِِيَنَ۞ ُبُّ لْامُُْحْْ�سِِ ِ َ �يُحِ َنَِّإِ �للَّهَا
نُُوا  وََحَْْأَ�سِِ

“Shpenzoni në rrugën e Allahut dhe mos 
e shpini (veten) në shkatërrim me duart 
tuaja. Bëni mirësi. Me të vërtetë, Allahu 
i do mirëbërësit.”[29]

Çfarë është çasti?
Pas pyetjes së tretë, Hazret Xhibrili a.s. e 
pyeti Profetin: “Më trego për çastin!” I 
Dërguari i Allahut s.a.v.s. tha: “As i pyeturi 
për këtë nuk di më shumë se sa ai që 
pyet.” 
Kjo tregon se çështja e kijametit i përket 
“të padukshmes” dhe çdo kureshtje është 
e tepruar këtu. Në vend të një kërshërie 
të panevojshme, robi duhet të reflektojë 
në aspektin se si po përgatitet për të. 
Fjala çasti السّّاعة është përdorur për të 

Islami, Imani dhe Ihsani

40    VËRTETËSIA  |  NUMRI 15



treguar për fitoren e Islamit në jetën e të 
Dërguarit të Allahut s.a.v.s.. Pastaj, ky term 
i referohet atij çasti në ditë të mëvonshme, 
kur Islami do të ripërtëritej  e triumfonte 
pas rënies së tij. Shenjat e shumta, të 
përmendura në xhuzin e fundit të 
Kuranit dhe nëpër hadithe janë 
përmbushur para syve tanë në këtë kohë. 
Përveç shenjave të vogla, Kurani dhe 
hadithet përmendin dhe shenjat e 
mëdha, pra për shaktërrimin 
përfundimtar dhe fitorja e Islamit është 
një prej atyre shenjave. Çdo njeri do të 
shijojë frutin e përpjekjeve të tij. 
Ndonëse shumica prej këtyre shenjave 
tashmë janë përmbushur, askush nuk 
është në dijeni për çastin kur do të 
shfaqet kijameti. Allahu thotë:
A po presin vetëm Orën që t’u vijë 
befas?! Atëherë u kanë ardhur tashmë 
shenjat e saj. E kur do t’u ketë ardhur 
edhe ajo, çfarë vlere do të ketë reflektimi 
i tyre?![30]

SHËNIME

[1] Sahihu i Muslimit, kitab:‘‘El-Iman’’, bab: 
‘‘Bejanul Iman, vel-Islam, vel-Ihsan...’’, hadith nr. 1.
[2] Kurani Famëlartë 5:101-102.
[3] Sahihu i Muslimit, kitab: “el-Haxhxh”, bab: 

‘‘Fardil-Haxhxhi merreten f il-Umr’’, hadith nr. 
1337.
[4] Sunen en-Nesai, kitab: ‘‘el-Imanu ve sherāi‘uhu’’, 
bab: ‘‘Sifetul-Imani vel-Islami’’, hadith nr. 4991.
[5] Mustefa Muslim, shkrim Islami, Imani dhe 
Ihsani në www.alukah.net, publikuar më 30 

korrik 2020. 
[6] Tefsir lit-Taberi, vëll. 2, f. 510-511.
[7] Kurani Famëlartë 3:19.
[8] Kurani Famëlartë 59:8.
[9] Sahihu i Buhariut, kitab: “El-Xhihad ves-sijer”, 
bab “Fadlul-xhihad ves-sijer”, hadithi nr. 2782.
[10] Sahihu i Muslimit, kitab “Et-Tahareh”, bab 

“Fadli isbagil-vudui alel-mekārihi”, hadithi nr. 485.
[11] Sahihu i Buhariut, kitab: ‘‘Mevakitus-salati’’, 
bab: ‘‘Es-Salavatul-Khamsu kefaratun’’, hadith nr. 
528.
[12] Kurani Famëlartë 2:184.
[13] Kurani Famëlartë 9:103.
[14] Kurani Famëlartë 9:34.
[15] Kurani Famëlartë 3:98.
[16] Kurani Famëlartë 8:3-4.
[17] Kurani Famëlartë 48:5.
[18] Kurani Famëlartë 3:174.
[19] Sahihu i Buhariut, kitab: ‘‘El-ikrah’’, bab: 

‘‘menikhtared-derbe...’’, hadith nr. 6941.
[20] Kurani Famëlartë 24:3.
[21] Kurani Famëlartë 4:137.
[22] Kurani Famëlartë 2:286.
[23] Kurani Famëlartë 4:165,166.
[24] Kurani Famëlartë 35:25.
[25] Filozofia e mësimeve të Islamit, Islam 
International Publications Ltd., Tiranë, 2019, f. 
155.
[26] Kurani Famëlartë 53:40.
[27] Kurani Famëlartë 57:23-24.
[28] Ruqaiyyah Waris Maqsood, Islam, botoi 
Hodder & Stoughton, Londër, 1994, f. 42.
[29] Kurani Famëlartë 2:196.
[30] Kurani Famëlartë 47:19.

NUMRI 15  |  VËRTETËSIA    41



Dhjetë argumente për 
ekzistencën e Zotit

Hazret Mirza Bashiruddin Mahmud Ahmedi
Kalifi i Dytë i Mesihut të Premtuar r.a.



2-tëArgumenti i 

Argumentin e dytë për ekzistencën e 
Zotit e gjejmë në këto ajete të Kuranit 
Famëlartë:

َنَِّإِ
شَََنَّآءُُٓۗ ۗ  ن  تٍٍ َمَّ ٰـ ٰ قَوَْْمِِهِِۦۚ ۚ نَرَْْفَعَُُ دََرََ�جَٰ هِِيَمَ عَ�لَىٰ ٰ بِْْإِ�رَٰ


تَُُجَّنَآَٓ ءََتَايَْنٰ��هََآٓ  َ حُُ  وََتِِ�لْكَ

ا� هََدََيْنَْاَۚ ۚ وََنُوُحًًا هََدََيْنَْاَ قََ وََيَعَْْقُُوبََۚ ۚ كُلًّا ٰـ ��سْحَِٰإِ

ۥٓٓ  ُ كَََبَّ حََكِِيٌمٌ عَلَِِيٌمٌ۞ وََوََهََبْْنَاَ �لَهُ  رََ

ۚ رُُو�نَۚ ٰـ ٰ وََ�هَٰ ُيَُّأَوبََ وََيُوُسُُفََ وََمُُو�سَىٰ نََ وََ ٰـ تَِِيَّهِِۦ دََوُُاۥدََ وََسُُلَيَْْ�مَٰ ِ  مِِن قَبَْْلُُۖ ۖ وََمِِن ذُُ�رِّ
نََ ٌ �مِِّ لِْإِيََْاسََۖ ۖ �كُلٌّ


ٰ وََ ٰ وََعِِي�سَىٰ ْيَىٰ� نِِيَنَ۞ وََزََكََرِِيَّاا وََ�يَحْ زِِى �ٱلْمُُْحْْ�سِِ ْ َ نَجْ� لِكَ� ٰ  وََكََ�ذَٰ

لَمَِِين۞م ٰـ لْ�عَٰ
لَْضَّنَْاَ عَلََىى �ٱ ا� فَ عِِيلََ وََ�ٱلْيَْسَََعََ وََيُوُنُسََُ وََلُوُطًًاۚ ۚ وََكُلًّا ٰـ ��سْمَِٰإِ


لِِحِِيَنَ۞ وََ ٰـ �ٱل�صَّٰ

“Ky ishte argumenti Ynë, me të cilin 
udhëzuam Ibrahimin kundër popullit 
të tij. Ne ngremë në pozitë kë të 
duam. Sigurisht, Zoti yt është i Urtë, 
i Gjithëdijshëm. Ne i falëm Is’hakun 
dhe Jakubin. I udhëzuam që të gjithë. 
Më parë patëm udhëzuar Nuhun. 
Ndërsa nga pasardhësit e tij: Daudin, 
Sulejmanin, Ejubin, Jusufin, Musain 
dhe Harunin. Kështu i shpërblejmë 
mirëbërësit. Po ashtu, (edhe) 
Zekerjianë, Jahjanë, Isain dhe Iljasin. 
Të gjithë këta kanë qenë ndër të dëlirët. 
Edhe Ismailin, Eljesanë, Junusin dhe 
Lutin. Të gjithë këtyre u kemi dhënë 
epërsi mbi botët.[1]

Dhe pas disa ajetesh thotë:

ءٍٍۗ ۗ قُُلْْ ْ ن شَىْ� ٍ �مِِّ ٰ بَ�شَرٍ ُ عَ�لَىٰ ذِْْإِ قَاَلُوُا۟۟ مََآٓ َأَنزََلََ �ٱ�للَّهُ

َ حَََقَّ قَدَْْرِِهِِۦٓٓ   وََمََا قَدَََرُُوا۟۟ �ٱ�للَّهَ

عََلُوُنَهَُُۥ ْ �لِِّلَنَّاسِِۖ ۖ تَجْ� ٰ نُوُرًًا وََهُُدًًى  ى جََآءََٓ بِِهِِۦ مُُو�سَىٰ ِ  مََنْْ َأَنزََلََ �ٱلْْكِِتٰ��بََ �ٱ�لَّذِ
ْۖ ۖ قُُلِِ ٓ ءََبَاآَؤُُٓ�كُمْ ْ وََ�لَآ ا لَمَْْ تَعَْْلَمَُُوٓٓا۟۟ َأَن�تُمْ �لِِّمْْتُمم َمَّ فُُونََ كََثِِيًرً ۖاۖ وََعُ ْ اَ وََتُخْ�  قَرَََطِِايسََ تُبُْْدُُو�نَهَ

ْ فِىى خََوْْضِِهِِمْْ يَلَْعََْبُُونََ۞م َ�ثُمَّ ذََرْْ�هُمْ  ۖ ۖ ُ �ٱ�للَّهُ

“Këta janë ata, që i udhëzoi Allahu. 
Ndaj, ndiqe udhëzimin e tyre (që 
Allahu ua kishte dhënë)”.[2]

Me këto ajete parashtrohet pyetja se: 
Dëshminë e kujt duhet të pranojmë, 
të kaq shumë njerëzve të pastër e 
të sinqertë, apo të atyre që nuk dinë 
dhe që as nuk mund të maten me 
të parët, qoftë në sjellje e qoftë në 
moral? Natyrisht, duhet të pranojmë 
dëshminë e atyre njerëzve, të cilët 
përmes sjelljes dhe veprave të tyre 
kanë treguar pastërtinë, sinqeritetin, 
dëlirësinë dhe qëndrimin e tyre larg 
mëkatit dhe gënjeshtrës. Madje, çdo 
njeri ka për detyrë t’i ndjekë pikërisht 
këta dhe të distancohet nga çdokush 
që u del kundër.

Vërejmë se të gjithë ata që kanë 
përhapur dhe promovuar mirësinë dhe 
moralin, të cilët me veprat e tyre kanë 
vërtetuar pastërtinë e tyre përpara 
botës, dëshmojnë unanimisht se ka një 
Qenie Supreme, të cilën e thërrasin 
me emra të ndryshëm në gjuhë të 
ndryshme: Allah, Zot, Pàràmēshvàr etj.

Dy njerëz të dëlirë të Indisë, 
Ramaçandra a.s. dhe Krishna a.s., i dëliri i 
Persisë Zarathustra a.s., i dëliri i Egjiptit 
Musai a.s., i dëliri i Nazaretit Jezusi a.s., 

NUMRI 15  |  VËRTETËSIA    43



Dhjetë argumente për ekzistencën e Zotit

i dëliri i Panxhabit Baba Nanak dhe më 
pas më i dëliri nga gjithë të dëlirët, drita 
e Arabisë, Muhammedi s.a.v.s.; të cilin 
që nga vegjëlia populli  i tij e quante të 
vërtetë e të ndershëm dhe që u thotë:

ۦٓٓۚ ۚ فََأَلََاا تَعَْْقِِلُوُنََ۞م ِ ن قَبَْْ�لِهِ رًًا �مِِّ ُ ْ �عُمُ فَقَََدْْ لَبَِِثْتُُْ فِِي�كُمْ

Sigurisht, jetova një jetë të gjatë mes 
jush edhe përpara këtij (mesazhi), pra, a 
nuk kuptoni?![3],

dhe populli i tij nuk mund të guxonte 
ta akuzonte për ndonjë gënjeshtër; 
dhe mijëra njerëz të tjerë të dëlirë që 
u shfaqën herë pas here në botë dhe 
njëzëri njoftuan: “Zoti ekziston”, dhe jo 
vetëm kaq, por thanë: “Ne e takuam Atë 
dhe komunikuam me Të.”

Edhe filozofët më të mëdhenj, të cilët 
kanë lënë gjurmë të qarta në botë, nuk 
kanë mundur të paraqesin një arritje që 
përputhet deri në një pjesë të njëmijtë 
të arritjeve të këtyre njerëzve të dëlirë. 
Në fakt, nëse do të krahasoheshin, 
filozofët do të dalloheshin vetëm me 
fjalë dhe shumë pak me vepra. A kanë 
arritur t’i shfaqin filozofët vërtetësinë 
dhe drejtësinë që treguan profetët 
dhe njerëzit e dëlirë?! Këta të fundit u 
japin njerëzve mësimin e drejtësisë, por 
shpesh nuk ruhen nga gënjeshtra.

Kurse njerëzit e dëlirë të Zotit u 
përballën me mijëra vështirësi vetëm për 
të mbrojtur drejtësinë. Kundërshtarët 

thurën plane për t’i vrarë, por ata nuk 
u lëkundën. Edhe pse i përqeshën, i 
poshtëruan nëpër rrugica e nëpër 
sheshe, i dëbuan nga vatrat e tyre dhe 
i gjithë populli i bojkotoi dhe i braktisi, 
ata nuk e lëshuan idealin dhe besimin 
e tyre. Nuk gjendet asnjë rast që ata të 
kenë gënjyer, qoftë edhe për të shpëtuar 
veten. Veprat e tyre, urrejtja e tyre për 
botën materiale dhe largimi i tyre nga 
dukja kanë dëshmuar se ata nuk kishin 
asnjë interes vetjak dhe ishin tërësisht 
vetëmohues. Pikërisht njerëzit e tillë kaq 
të vërtetë e kaq të besueshëm pohojnë 
njëzëri:

“Ne e takuam Zotin e Madhërishëm, 
dëgjuam Fjalën e Tij dhe dëshmuam 
Manifestimin e Tij”.

Vallë, kush mund t’i kundërshtojë ata?! 
Hasim rëndom njerëz që gënjejnë. Edhe 
njerëzve të tillë, nëse bashkohen dhe 
dëshmojnë njëzëri për diçka, detyrohemi 
t’u besojmë. Njerëz, të cilëve nuk ua 
njohim as emrat dhe as karakteret, kur 
botojnë studimet e tyre nëpër gazeta, u 
besojmë. Vallë, vetëm njerëzve të drejtë 
që përmenda më sipër nuk na u lejuaka 
t’u besojmë?!

Njerëzit thonë se “Londra është një 
qytet”. Ne e besojmë këtë. Gjeografët 
shkruajnë se “Amerika është një 
kontinent”. Ne e pranojmë këtë. 
Udhëtarët pohojnë se “Siberia është një 

44    VËRTETËSIA  |  NUMRI 15



tokë e madhe e pabanuar”. Ne nuk e 
kundërshtojmë. Pse?

Ne besojmë te dëshmitë e këtyre njerëzve, 
edhe pse s’ua njohim karakterin këtyre 
dëshmitarëve. Pra, nëse janë të sinqertë, 
apo gënjeshtarë në jetët e tyre. Kurse 
atyre që japin dëshminë okulare për 
ekzistencën e Zotit të Madhërishëm 
janë të atillë sa sinqeriteti dhe vërtetësia e 
tyre është e qartë si drita e diellit, ndërsa 
sakrifikuan pasurinë, shtëpinë, jetën dhe 
nderin për vendosjen e drejtësisë në botë, 
nuk u besojmë. Atëherë si mund të jetë 
e drejtë që ne t’i besojmë gjithkujt, dhe 
pikërisht këtyre të sinqertëve jo?!

Nëse ekzistenca e Londrës mund të 
na vërtetohet vetëm duke dëgjuar 
dëshminë e disa njerëzve, pse nuk mund 
të na provohet edhe ekzistenca e Allahut 
të Madhërishëm nga dëshmia e mijëra 
njerëzve të drejtë e të sinqertë?!

Kështu që, kur mijëra njerëz të sinqertë 
japin dëshmitë e tyre personale për 
ekzistencën e Zotit, kurrsesi dëshmia 
e tyre nuk mund të refuzohet. Është 
e çuditshme, pasi që të gjithë ata që 
kanë pasur këtë përjetim, unanimisht 
deklarojnë se “Zoti ekziston”, kurse 
ata që nuk kanë lidhje me sferën e 
spiritualitetit pohojnë:

Mos u besoni këtyre kur thonë se ka 
Zot!

Por në të vërtetë, sipas kritereve të 
dëshmimit, edhe sikur dy njerëz që 
kanë të barasvlershëm sinqeritetin e tyre, 
dëshmojnë për një çështje të caktuar, 
ndër të cilët njëri pohon se ka parë diçka 
të caktuar, kurse tjetri pohon se nuk e 
ka parë, përparësi i jepet dëshmisë së atij 
që ka parë dhe jo tjetrit, pasi ekziston 
mundësia që ky i dyti të mos e ketë vënë 
re, por nuk ka shans që ai që ka parë, të 
mos e besojë atë. Kështu që, dëshmia 
e atyre që kanë parë Zotin pa dyshim 
përbën një argument të fortë kundër 
atyre që e mohojnë Atë.

shënime

[1]  Kurani Famëlartë 6:84-87. 
[2]  Kurani Famëlartë 6:91. 
[3]   Kurani Famëlartë 10:17.

NUMRI 15  |  VËRTETËSIA    45



Dhjetë argumente për ekzistencën e Zotit

Profeti i shenjtë

Muhammed
s.a.v.s.



Zoti i Madhërishëm e kishte 
lajmëruar Profet Musaina.s. për 

ardhjen e një Profeti që do të sillte një 
ligj të ri. Zoti i tha: 
“Unë do të nxjerr për ta një profet nga 
gjiri i vëllezërve të tyre dhe do të vë në 
gojën e tij fjalët e mia. Ai do t’u thotë 
atyre të gjitha ato që unë do t’i urdhëroj”.
[1]

Kjo profeci nuk mund t’i referohet Isait 
( Jezusit)a.s. sepse ai nuk solli një ligj të 
ri si paraardhësi i tij Musaia.s.. Këtë e ka 
deklaruar vetë Isaia.s. shprehimisht kur 
tha: 
“Mos mendoni se unë erdha për të 
shfuqizuar ligjin ose profetët; unë 
nuk erdha për t’i shfuqizuar, po për t’i 
plotësuar.”2 
Pra, një kuptim alternativ i kësaj thënie 
mund të jetë kështu: “Mos mendoni se 
kam ardhur për të shfuqizuar Tevrartin 
ose profetët e mëparshëm. Unë nuk kam 
ardhur për ta shfuqizuar, përkundrazi 
për ta plotësuar dhe për të përmbushur 
kuptimin e tij”.[3]

Jezusia.s. ishte gjithashtu hallka e fundit 
e një vargu profetësh që kishin ardhur 
pas Musaita.s.. Të gjithë këta profetë pa 
përjashtim ishin pasardhës të Is’hakut 
(Isakut)a.s. dhe nuk ishte asnjëri nga gjiri 
i vëllait të tij Ismaila.s..[4] 
Këtu lind pyetja: Cili ishte atëherë ky 
profet, i përmendur në Ligjin e Përtërirë 
18:18, i cili do të sillte një ligj të ri dhe të 
vinte nga gjiri i vëllezërve të tyre? 

Një profeci të ngjashme e ka dhënë edhe 
Isaia.s. se pas tij do të vinte dikush prej 
Zotit. Ai tha:
“Kam edhe shumë gjëra të tjera për t’ju 
thënë, por ato ende ju nuk mund t’i 
mbani. Por, kur të vijë ai, Fryma e së 
vërtetës, ai do t’ju prijë në çdo të vërtetë, 
sepse ai nuk do të flasë nga vetja, por do 
të thotë gjitha ato gjëra që ka dëgjuar 
dhe do t’ju kumtojë gjërat që do të 
vijnë”.[5]

Nuk duhet ta ngatërrojmë shprehjen 
“Fryma e së vërtetës” me Frymën e 
Shenjtë, sepse sipas Biblës, ajo ishte në 
mesin e dishepujve. Shikoni: 
“A nuk e dini se trupi juaj është tempulli 
i Frymës së Shenjtë që është te ju, të 
cilin e keni nga Perëndia, dhe se nuk i 
përkitni vetvetes?”[6]

Pra, ai Fryma e së vërtetës, i cili ende 
nuk kishte ardhur, ishte i njëjti profet, të 
cilin e kishte paralajmëruar Musai a.s. në 
Tevrat. 
Në të vërtetë, të dyja këto profeci nga 
këta profetë të nderuar janë përmbushur 
me ardhjen e Profetit të Shenjtë 
Muhammed (paqje dhe mëshira e Zotit 
qofshin mbi të). Profeti Muhammeds.a.v.s. 
është nga pasardhësit e Ismailita.s. 
Gjithashtu ai solli një ligj të ri nga 
Zoti, pra Kuranin Famëlartë, i cili jo 
vetëm që u përgjigjet të gjitha nevojave 
psikike, morale dhe shpirtërore të 
njeriut, por edhe e udhëheq drejt paqes 
së amshueshme.

NUMRI 15  |  VËRTETËSIA    47



Para se të merrte shpallje nga Zoti 
për këtë detyrë fisnike e hyjnore, 
Muhammedis.a.v.s. njihej në qytetin e 
tij, si një njeri i drejtë, i sinqertë dhe i 
virtytshëm. Ai i përvetësonte këto cilësi 
në shkallën aq të lartë, saqë banorët 
e Mekës, mik apo armiq, të gjithë e 
thirrnin me nofkën “Emin” (d.m.th. I 
drejti, i sinqerti). Ai bëri një jetë të pastër 
e patëmetë, duke qëndruar larg çdo vesi 
apo shthurjes që ishte normale asokohe 
për shoqërinë arabe. 

Kur mbushi 25 vjeç, ai u martua me 
Hatixhenr.a., një grua fisnike e tregtare 
mekase, e cila i propozoi vetë për martesë. 
Kur u martuan, Hatixheja ishte 15 vjet 
më e madhe se ai, por ai iu përkushtua 
plotësisht në 25 vite të jetës martesore. 
Ajo gjithashtu lindi dhe rriti 4 vajzat e tij. 

Ndonëse kishte një familje të lumtur dhe 
një punë të ndershme, Muhammedis.a.v.s., 
nuk pajtohej me gjendjen e shoqërisë. I 
brengosur nga padrejtësia, gjakderdhja 
dhe idhujtaria, shpesh ai tërhiqej në 
vetmi, dhe shkonte në Hira, një shpellë 
afër Mekës. Aty, ai meditonte dhe i lutej 
Zotit për qetësi e udhëzim. Njëherë, 
gjatë meditimit në shpellë, ai përjetoi 
një ngjarje të çuditshme. Atij iu shfaq 
kryeengjëll Xhibrili (Gabrieli), i cili i 
mësoi ajetet e para të Kuranit Famëlartë:

كَْْ�لْأَارََمُُ۞م كََُبُّ  نسََانََ مِِنْْ عَلََقٍٍَ۞م قْْارََْأْ وََرََ
ِ�لْإِا
ي خََلَقَََ۞م خََلَقَََ  ِ �بِِّكََ �لَّذِا ِ رََ سْمِ�  قْْارََْأْ ابِا

ْ ۞م نسََانََ مََا لَمَْْ يَعَْْ�لَمْ
ِ�لْإِا
 َ ۞م عَ�لَّمَ ِ لْابِاقََْ�لَمِ  َ ي عَ�لَّمَ ِ  �لَّذِا

“Lexo me emrin e Zotit tënd që krijoi. E 

krijoi njeriun me një ngjizje gjaku. Lexo! 
Zoti yt është më Bujari. Ai që (i) mësoi 
(atij) me anë të penës. I mësoi njeriut atë 
që ai nuk e dinte”.[7]

Ai gjithashtu i përcolli urdhrin hyjnor 
për të shpallur botërisht se ka vetëm një 
Zot, i cili i udhëzon njerëzit në rrugën 
drejt paqes dhe lumturisë së vërtetë e të 
përhershme. 

Kur Muhammedis.a.v.s. ia rrëfeu këtë 
vizion bashkëshortes së tij Hatixher.a., 
ajo e besoi atë. Ajo gjithashtu i tha që 
ky mesazh duhet të ishte prej Zotit të 
Plotfuqishëm, i cili i ishte drejtuar me 
emrin e Tij të përvetshëm “Allah”. 

Me kalimin e kohës, ai mori edhe 
shpallje të tjera, në të cilat Allahu bëri të 
ditur se të gjitha qeniet njerëzore duhet 
të mbajnë përgjegjësi për veprimet dhe 
sjelljet e tyre në këtë jetë dhe se qëllimi 
i jetës tokësore është pastrimi i shpirtit, 
shkëputja nga egoizmi, arritja e afërsisë 
dhe dashurisë së Zotit, dhe vendosja 
e një lidhjeje të pastër me Të. Nëse 
njeriu ndjek këtë rrugëtim, i cili është 
i mundimshëm, por edhe emocionues, 
Zoti ia hap atij portën e lumturisë. Ai 
e çliron njeriun nga pushtimi i së keqes 
e nga vuajtja e shpirtit, dhe e lejon atë 
përfundimisht të hyjë në xhenetin e 
përjetshëm.

Profeti Muhammeds.a.v.s. deklaroi se Zoti 
e kishte zgjedhur si të dërguarin e Tij, 
dhe ata që e duan Zotin, dhe janë të 

NUMRI 15  |  VËRTETËSIA    48



gatshëm për të sakrifikuar interesat e 
tyre tokësore, për të gjetur lumturinë 
e vërtetë e të pashtershme, duhet ta 
ndiqnin atë dhe t’i bindeshin atij. 
Fillimisht, ai u bëri thirrje banorëve të 
Mekës drejt Islamit, por pakkush guxoi 
ta besonte atë. Ata që iu bindën atij në 
fillim, u quajtën muslimanë dhe ishin 
kryesisht gra dhe skllevër. Ata kuptuan 
dhe pranuan se Zoti e kishte ngritur 
Muhammedins.a.v.s. si diell për universin 
shpirtëror dhe e kishte bërë mëshirë për 
të gjithë njerëzit. Ata që iu përgjigjën 
thirrjes së tij hoqën vuajtje të mëdha. 
Banorët e Mekës, të cilët jetonin vetëm 
për dëshirat dhe kënaqësinë e kësaj 
bote, nisën përndjekjen e muslimanëve 
dhe ushtruan një shtypje të egër për 
t’i larguar ata nga Islami. Megjithatë 
muslimanët duruan çdo persekutim dhe 
i qëndruan besnik mesazhit të Islamit. 

Përballë valës së urrejtjes, ata dëshmuan 
trimërisht se Zoti është vetëm Një dhe 
askush nuk barazohet me Të në atributet 
dhe cilësitë e Tij. Ai është Sovran dhe i 
Plotfuqishëm. Nuk ka të adhuruar tjetër 
përveç Tij dhe vetëm Ai është i denjë 
të adhurohet. Ai i dëgjon përgjërimet 
e robërve të Tij dhe u përgjigjet atyre. 
Udhëzimi vjen vetëm prej Tij. Ai është 
Zoti i qiejve dhe i tokës. Ai është drita 
qiellore që ndriçon udhën e kërkuesve 
dhe miku më besnik dhe i vërtetë 
i njerëzve. Muhammedi (paqja dhe 
mëshira e Allahut qofshin mbi të) është 

NUMRI 15  |  VËRTETËSIA    49



i zgjedhuri i Tij, të cilit Ai i shpalli 
mesazhin më të përsosur për mbarë 
njerëzimin, pra Kuranin Famëlartë. Ky 
libër synon të sjellë paqe, harmoni dhe 
lumturi në këtë jetë tokësore, si dhe në 
botën tjetër. 
Për 13 vjet me radhë, Profeti 
Muhammeds.a.v.s. dhe ata që 
pasuan rrugën e tij, u persekutuan 
pamëshirshëm. Ndjekësit e tij u vranë 
barbarisht, ndërsa atij vetë iu bënë disa 
tentativa vrasjeje, për të vetmen arsye 
se ai vazhdonte të shpallte njëshmërinë 
e Zotit dhe të nxirrte në pah realitetin 
e zotave dhe idhujve të rremë, qofshin 
ata prej materie si guri, ose ata jotruporë 
si: paraja, fama, apo fuqia. Kur gjendja 
për musilmanët u bë e papërballueshme 
dhe banorët e Mekës vendosën ta 
mbysnin Profetin Muhammeds.a.v.s., Zoti 
e lejoi atë dhe muslimanët e tjerë të 
shpërnguleshin nga Meka. Ata gjetën 
strehë në një qytet që tani quhet Medine. 
Megjithatë, të verbuar nga arroganca e 
armiqësia, mekasit ishin të vendosur për 
të zhdukur Islamin dhe për t’i shfarosur 
muslimanët. 
Në një gjendje të tillë, Zoti e lejoi 
Profetin Muhammeds.a.v.s. për të ngritur 
armën në vetëmbrojtje. Në një mori 
betejash, muslimanët, edhe pse të paktë 
në numër dhe të varfër në përgatitje e 
mjete, shënuan fitore pas fitores mbi 
paganët tiranë. Ata u kthyen në Mekë 
si triumfues, por pa asnjë luftë. Banorët 
e Mekës, të cilët kishin përndjekur 

muslimanët, kishin frikë se tani do 
të jepnin llogari për të gjitha krimet e 
kryera dhe do të shpalleshin fajtorë në 
gjykatën e Profetits.a.v.s.. Por ai shpalli një 
amnisti për ta dhe i fali kundërshtarët e 
tij të përbetuar. Falë kësaj mëshire dhe 
faljeje shembullore, i gjithë Gadishulli 
Arab pranoi Islamin, madje kjo ngjarje 
bëri jehonë të gjerë edhe në vendet 
përreth. 

Perandorët romakë dhe persianë kishin 
frikë se mësimet çlirimtare të Kuranit 
do të përhapeshin ndër masat që jetonin 
të shtypura nën zgjedhat e tyre. Sepse 
Kurani u jepte grave të drejtat që ato 
nuk kishin gëzuar kurrë dhe skllevërve 
u premtonte liri. Ai predikonte me 
drejtësi, logjikë dhe urtësi dhe arsimin 
e diturinë i quante detyrim për çdo 
mashkull, apo femër. Si rrjedhojë e kësaj 
frike, ata iu vërsulën muslimanëve me 
ushtri të mëdha, por pavarësisht fuqisë 
së tyre perandorake, ata pësuan disfatë 
në çdo front. Në këtë mënyrë, Islami u 
përhap vrullshëm në shumë drejtime, 
madje mbërriti deri në Indinë dhe tokën 
europiane.

Zoti i Plotfuqishëm zgjodhi profetin 
Muhammeds.a.v.s. si shëmbëlltyrë 
për mbarë njerëzimin. Modeli i tij 
shembullor përfshin të gjitha aspektet e 
jetës njerëzore. Madhështia e karakterit 
dhe lartësia morale shfaqet në çdo 
marrëdhënie, apo gjendje, në lidhjen 
bashkëshortore, apo në dashurinë 

Profeti i shenjtë Muhammedi s.a.v.s.

NUMRI 15  |  VËRTETËSIA    50



atërore, në punët e përditshme, apo në 
rrethana të rrezikshme e vendimtare, në 
kamje dhe në skamje, në vuajtje dhe në 
triumf, madje karakteri i tij lartësohet 
në çdo mungesë a privim dhe drita e 
moralit bëhet rrugëdalje në çdo pengesë. 
Të ndjekësh Muhammedins.a.v.s., do të 
thotë të arrish afërsinë dhe pëlqimin 
e Zotit, ta arrish atë shkallë besimi ku 
mëkati nuk pushton më shpirtin dhe 
ndërgjegjen tënde, ku interesat egoiste 
sakrifikohen për të arritur një jetë të 
pastër, të përkushtuar dhe të përmbajtur, 
sakrificat që njeriu bën me kënaqësi për 
të begatuar veten me mëshirë, urtësi, 
mirëkuptim dhe paqe. 

Shtigjet, drejt të cilave na fton Kurani 
Famëlartë, përfshijnë të gjitha ato 
shërbime e detyra që e udhëheqin 
njeriun drejt një jete të dobishme e 
kuptimplote. Këto janë disa aspekte të 
spikatura të besimit në Islam:

•	 Të dëshmosh njëshmërinë absolute 
dhe të pandashme të Zotit;

•	 të falësh namazin se është një 
burim ngushëllimi e qetësie, si dhe 
një mjet i fuqishëm për të arritur 
qëllimet tona fisnike dhe për të 
siguruar rezultatin e përpjekjeve 
tona të sinqerta;

•	 të agjërosh për të fituar një ndjenjë 
motivuese të dhembshurisë, durimit 
dhe vetëpërmbajtjes, si dhe të 
arrish një përjetim të këndshëm të 

sakrificës;

•	 të japësh lëmoshë, pasi është një 
mjet pastrimi e çlirimi nga lidhjet 
e kësaj bote dhe një nxitje për të 
ndihmuar të tjerët; 

•	 të bësh haxhin (pelegrinazhin) në 
qendrën e botës shpirtërore, në 
shtëpinë e parë për adhurimin 
e Zotit, në Qabenë në Mekën e 
shenjtë, si një udhëtim simbolik i 
shpirtrave drejt nënshtrimit dhe 
shkrirjes ndaj vullnetit të Zotit.

Hazret Aishejar.a., një nga gratë e dashura 
të Profetit Muhammeds.a.v.s. njëherë e 
përshkroi jetën e tij me një fjali të vetme 
dhe tha: “Jeta e tij ishte Kurani”. Pa 
dyshim, fjalët, veprimet dhe bekimet 
e tij janë të çmuara, të shenjta dhe 
motivuese për të gjithë ata që e ndjekin 
deri në Ditën e Gjykimit. Me të vërtetë 
ai është kurora e krijesës.

SHËNIME

1. Ligji i Përtërirë 18:18. 
2. Mateu 5:17.
3. David H. Stern, Jewish New 
Testament Commentary (1992), 25.
4. Zanafilla 16.
5. Gjoni 16:12-13.
6. 1 e Korintasve 6:19.
7. Kurani Famëlartë 96:2-6.

NUMRI 15  |  VËRTETËSIA    51



A u bën Islami padrejtësi grave 
në ndarjen e trashëgimisë?



Kritikët ndaj Islamit shpesh akuzojnë se 
ai nuk ndan trashëgiminë midis burrave 
dhe grave në mënyrë të barabartë. 
Shpesh si argument citohet një ajet i 
Kuranit Famëlartë që thotë: 

كَرِ مِثلُۡ حَظِّ �ٱلۡۡأأُنثیَیَۡۡنِۚ  دِكُُمۡۖ لِلذَّ ٰـ َ ُ فِِیۤ �أوۡل  یوُصِیكُُمُ �ٱللَّهَّ

“Allahu ju urdhëron në lidhje me fëmijët 
tuaj: një mashkull do të ketë aq sa pjesa 
e dy femrave”.[1] 

Një kritik i Islamit e argumenton 
këtë çështje në këtë mënyrë: “Shumë 
ajete në Kuran merren me çështjen 
e trashëgimisë dhe me mënyrën se si 
ndahet ajo. Rregulli i përgjithshëm, sipas 
të cilit përcaktohet ndarja e saj është se 
mashkullit i jepet dyfishi i asaj që i jepet 
një femre…”.

Në përgjithësi, kur analizon këtë ajet, 
një detaj që mbetet jashtë vëmendjes, 
është fakti se ky ajet i referohet në 
mënyrë specifike ndarjes së trashëgimisë 
midis fëmijëve të një prindi të vdekur. 
Kurani nuk lë asnjë hapësirë për të 
krijuar dyshimin sikur ajeti qenka “një 
ligj i përgjithshëm” që duhet zbatuar 
në të gjitha rrethanat. Kryetari i 4-t i 
Xhematit Musliman Ahmedia, Hazret 
Mirza Tahir Ahmedia r.a., e ka shtjelluar 
këtë çështje në mënyrë të hollësishme. 
Për ta kuptuar atë, duhet që ta lexojmë 
këtë ajet në tërësi. 

ن كُنَّ نِسَاءًٓ فوَْقَ �ٱثنْتَيَْْنِ 
إ
كَرِ مِثلُْ حَظِّ �ٱلْْأأُنثيَيَْْنِ ۚ فَ� ُ فِِىٓ �أوْلَٰ�دِكُُمْ ۖ لِلذَّ يوُصِيكُُمُ �ٱللَّهَّ

نْْهمَُا  حِدٍ مِّ حِدَةً فلَهََا �ٱلنِّصْفُ ۚ وَلِِأأَبوََيهِْ لِكُُلِّ وَٰ ن كََانتَْ وَٰ
إ
فلَهَُنَّ ثلُثُاَ مَا ترََكَ ۖ وَ�

هِ  مِّ ۥ وَلََدٌ وَوَرِثهَُۥٓ �أبوََاهُ فلَِِأأُ ُ َّمْ يكَُن لَّهَّ ن ل
إ
ۥ وَلََدٌ ۚ فَ� ن كََانَ لََهُ

إ
ا ترََكَ � دُسُ مِمَّ �ٱلسُّ

دُسُ ۚ مِنۢ بعَْدِ وَصِيَّةٍ يوُصِِى بِِهآَ �أوْ دَيْنٍۗ  هِ �ٱلسُّ مِّ خْوَةٌ فلَِِأأُ
إ
ۥٓ � ن كََانَ لََهُ

إ
�ٱلثُّلثُُ ۚ فَ�

َ كََانَ  نَّ �ٱللَّهَّ إ
� ۗ ِ نَ �ٱللَّهَّ ُمْ �أقْرَبُ لكَُُمْ نفَْعًا ۚ فرَيِضَةً مِّ ءَبََااؤُٓكُُمْ وَ�أبنْاَؤُٓكُُمْ لََا تدَْرُونَ �يُّهأُّ

۞‎ ًعلَِيماً حَكِيما

Allahu ju porosit rreth (trashëgimisë së) 
fëmijëve tuaj: për mashkullin sa pjesa 
e dy femrave. Nëse ato janë femra më 
shumë se dy, u takon dy e treta e asaj që 
(i vdekuri) ka lënë dhe, nëse është vetëm 
një, asaj i përket gjysma. Dhe prindërit e 
tij, secilit prej të dyve, i takon një e gjashta 
e asaj që ai ka lënë, në rast se ka lënë 
pas fëmijë. Nëse ai nuk ka ndonjë fëmijë 
dhe e trashëgojnë prindërit, atëherë një 
e treta i takon nënës. Nëse ai ka vëllezër 
(dhe motra), atëherë një e gjashta për 
nënën, pasi të ndahet testamenti që ka 
bërë dhe të shlyhet borxhi. Etërit tuaj a 
bijtë tuaj, ju nuk dini se kush prej tyre 
është më i dobishëm për ju. Ky është një 
caktim prej Allahut. Sigurisht, Allahu 
është i Gjithëdijshëm, i Urtë.[2]

Hazret Mirza Tahir Ahmedi r.a. ka 
nënvizuar se disa juristë muslimanë kanë 
cilësuar konceptin e trashëgimisë se 
burrat marrin dyfishin e asaj që marrin 
gratë, si një parim të përgjithshëm që 
duhet zbatuar në të gjitha rrethanat, 
edhe pse ky është një keqkuptim. Madje, 
vetë Kurani nuk e përshkruan atë si një 
parim të përgjithshëm dhe nuk thotë 
shprehimisht se raporti 2:1 vlen për 
të gjitha rastet e trashëgimisë. Hazret 
Mirza Tahir Ahmedi r.a. vëren: “Ndonëse 

NUMRI 15  |  VËRTETËSIA    53



A u bën Islami padrejtësi...?

ajo duket sikur është e përgjithshme, por 
shtimi i fjalëve ْأوْلَٰ�دِكُُم� (euladikum) d.m.th. 
në lidhje me fëmijët tuaj, është një 
përshkrim i shtuar që kufizon zbatimin 
e këtij parimi vetëm në lidhje me fëmijët. 
Pra, ky parim nuk do të zbatohet në 
raste të tjera”.[3]

Thënë ndryshe, kur bëhet fjalë për 
fëmijët, trashëgimia duhet të ndahet 
duke mbajtur parasysh raportin 2:1, pra 
fëmija mashkull trashëgon dyfishin e 
pjesës në krahasim me femrat.  Si i tillë, 
akuza themelore e kritikëve ndaj Islamit 
është e pavend dhe e zbrazët. Pra, çështja 
duhej të lidhej vetëm me trashëgiminë e 
fëmijëve meshkuj dhe femra dhe me të 
gjithë të afërmit meshkuj/femra.

Kuptimi i mësipërm mund të 
argumentohet në bazë të të njëjtit ajet 
në diskutim, ku thuhet se kur prindërit 
trashëgojnë pronat e fëmijës së tyre të 
vdekur, secili nga prindërit merr një të 
gjashtën. Nëse raporti 2:1 do të ishte 
i përgjithshëm që duhet zbatuar në 
të gjitha rastet, pse babai i të ndjerit 
merr pjesën e barabartë me atë që do 
të trashëgojë nëna? Pse vallë Kurani 
parashtron një parim dhe më pas, në 
çastin tjetër, e shkelmon atë?  Sigurisht 
që jo! [4]

Përballë këtij realiteti, etja e padurueshme 
e disa pseudo-kritikëve ndaj Islamit, të 
cilët nuk ngurrojnë ta akuzojnë atë, pa 

hyrë fillimisht në një studim të thellë 
të mësimeve islame, përbën një dukuri 
shqetësuese në kohët tona. 

Meshkujt dhe femrat trashëgojnë 
pjesë të barabarta

Një kritik i tillë i etur nuk ngurron të 
sugjerojë një sistem alternativ. Ai i bazon 
argumentet e tij në kuptimin e gabuar 
për ajetin e lartpërmendur të Kuranit të 
Shenjtë:

“Në përgjithësi, Islami kërkon që pjesa 
e trashëgimisë për një mashkull të jetë 
e barabartë me dyfishin e asaj që u jepet 
femrave. (Në mbrojtje të këtij ligji) 
thuhet se, meqenëse të ardhurat dhe 
pasuritë e një femre i përkasin vetëm 
asaj dhe ajo nuk mban përgjegjësi për 
të siguruar financat për familjen, ligji 
i trashëgimisë në Islam funksionon 
në favor të femrave. Në një sistem 
alternativ hipotetik, unë propozoj pjesë 
të barabarta si për meshkujt, ashtu 
edhe për femrat, por kërkoj që femra të 
dorëzojë një të tretën e pjesës së saj në 
familje, duke mbajtur dy të tretat e tjera 
për vete. Ndonëse, ky ndryshim do të 
sigurojë barazi, megjithatë në rast se ajo 
jeton vetëm apo ka mbetur e ve, do të 
fitojë më shumë se mashkulli.

Duke e shtjelluar këtë më tej, kritiku 
sugjeron që burrat dhe gratë të 
trashëgojnë pjesë të barabartë dhe 

54    VËRTETËSIA  |  NUMRI 15



secilit t’i jepet gjysma e pjesës, d.m.th. 
Në një situatë hipotetike mashkulli 
dhe femra marrin 50%-50%. Më pas, 
gruas i kërkohet të kontribuojë 1/3-ën 
e pjesës së saj në llogarinë e familjes. 
Një ndarje e tillë është pikërisht ajo që 
urdhëron Kurani që në fillim, ku 2/3-
ta i jepet mashkullit (i cili obligohet ta 
shpenzojë atë për familjen) dhe 1/3-ta 
i jepet femrës (për të shtuar pasurinë 
e saj personale). Megjithatë, kritiku 
argumenton se sistemi i tij i sugjeruar 
është më i mirë sepse “një femër merr 
garancinë e një pjese të barabartë që nga 
fillimi”.  Ky është vërtet një argument i 
çuditshëm!

Është vërtet për t’u çuditur se, ndonëse 
kritiku si përfundim pajtohet me 
parimin e Kuranit, i bie vërdallë për 
të arritur në të njëjtin konkluzion. E 
bukura e Kuranit është aq e ndritshme 
dhe epërsia e mësimeve të tij është aq e 
qartë, saqë edhe kritikët e Islamit janë 
në gjendje ta vlerësojnë atë. Në thelb, 
kritiku pajtohet me Kuranin se pjesa e 
burrave dhe grave duhet të ndahet në atë 
mënyrë që në fund familja të përfitojë.

Në këtë mënyrë, nuk ka nevojë t’i 
biem një rruge të gjatë, të hyjmë në 
rrethrrotullim dhe përfundimisht të 
arrijmë në të njëjtin pikë. Porositë e 
Kuranit janë të qarta, të argumentuara 
dhe të drejtpërdrejta. Pse të bëjmë diçka 
në mënyrë të tërthortë dhe me rrugë 

të ndërmjetme, kur mund ta bëjmë 
drejtpërdrejt? Prandaj, në këtë rast 
ndarja e trashëgimisë midis meshkujve 
dhe femrave, sipas rregullave të islamit, 
është një mënyrë që fuqizon më së 
miri gjendjen ekonomike të strukturës 
familjare. Me rrugën që tregon Kurani, 
ky qëllim në mënyrën më të lehtë dhe 
të qartë. Rrjedhimisht duhet ta ndjekim 
pa rezerva.

Përveç kësaj, supozimi, sipas të cilit 
fëmijët meshkuj e femra marrin pjesë të 
pabarabarta, është gjithashtu i pasaktë. 
Në shpjegimin e ajetit në fjalë (4:12), 
Hazret Mesihu i Premtuara.s. shkruan:

“Në lidhje me trashëgiminë e fëmijëve 
tuaj, Zoti ka urdhëruar që t’i jepni 
djalit aq sa është pjesa e dy vajzave, pasi 
vajza trashëgon te vjehrra e saj. Prandaj, 
duke marrë një pjesë të trashëgimisë në 
shtëpinë e prindërve dhe një pjesë te 
vjehrra e saj, trashëgimia e saj (aktuale) 
barazohet me atë të mashkullit”.[5]

Ajo që nuk arrijnë të kuptojnë kritikët 
e Islamit është se mësimet islame nuk 
mund të kuptohen nga një ose dy fraza 
të Kuranit, apo të flasin në hava duke 
u bazuar në hamendësime hipotetike. 
Mësimet islame duhet të mësohen nga 
i gjithë Kurani dhe nga praktikat e 
Profetit Muhammeds.a.v.s..

NUMRI 15  |  VËRTETËSIA    55



A u bën Islami padrejtësi...?

Çfarë trashëgojnë femrat?
Pyetja është: Si i siguron Islami gratë 
që të marrin në mënyrë të drejtë pjesë 
nga trashëgimia?  Për ta kuptuar më 
mirë këtë, më poshtë do t’u paraqes 
mënyrat e ndryshme përmes të cilave 
mund të trashëgojë një grua. Nëse i 
marrim parasysh të gjitha këto burime 
të trashëgimisë, do të arrijmë në 
përfundimin se Islami i ka siguruar 
femrës në mënyrë të barabartë pjesën 
nga ndarja e trashëgimisë:
Kur vdes një njeri, gjëja e parë që 
duhet të kontrollohet, përpara zbatimit 
të testamentit të tij, është nëse ai ka 
ndonjë borxh. Një borxh i tillë është 
edhe mehri (prika ose dhurata e 
kurorës është e drejta për gruan që i 
premton burri t’i paguajë në momentin 
e martesës). Nëse burri nuk i ka paguar 
bashkëshortes mehrin, ky konsiderohet 
borxh i cili duhet t’i shlyhet asaj para se 
të përmbushet testamenti ose të ndahet 
trashëgimia. Kurani thotë:
“Jepuani grave dhuratën e tyre martesore 
me gjithë zemër. Më pas, nëse ato vetë 
ju japin me dëshirë ndonjë pjesë nga ajo, 
mund ta hani pa ngurrim”.[6]

Pasi të jenë paguar borxhet, do të shihet 
nëse burri ka lënë ndonjë testament. Në 
bazë të mësimeve islame, njeriu nuk 
mund të favorizojë një trashëgimtar në 
krahasim me një tjetër. Megjithatë, i 
vetmi përjashtim është për gruan e tij. 

Islami e lejon mashkullin që t’i caktojë 
posaçërisht një pjesë më të madhe të 
pasurisë së tij për bashkëshorten, në 
mënyrë që ajo të mos ketë vështirësi 
financiare pas vdekjes së tij.[7]

Kurani thotë: “Dhe ata që vdesin midis 
jush dhe lënë pas bashkëshorte, keni 
testament në favor të grave të tyre që ato 
të kenë mjete për të jetuar në shtëpi (të 
tyre) për një vit, pa i detyruar ndokush 
që të dalin nga ajo.”[8] 
Nëse burri vdes dhe ka lënë fëmijë, gruas 
i jepet 1/8-ta e trashëgimisë, dhe nëse 
ai nuk ka pasur fëmijë, ajo merr 1/4 -ën 
nga trashëgimia. Kjo është përveç dy 
pjesëve të mësipërme të trashëgimisë që 
gruaja ka marrë tashmë.
Lidhur me dispozitat ligjore që vjehrri 
dhe vjehrra duhet të zbatojnë për 
vejushën e djalit të tyre të ndjerë, Hazret 
Mirza Bashiruddin Mahmud Ahmedi r.a. 
shkruan:
“(Kjo dispozitë) nuk ka asnjë lidhje me 
trashëgiminë që merr e veja nga pasuria e 
burrit të saj të ndjerë. Ky është një urdhër 
i veçantë, sipas të cilit parashikohet që 
përveç pjesës së trashëgimisë, (vjehërrit 
e të vesë) t’ia sigurojnë shpenzimet dhe 
t’i rregullojnë banimin për (të paktën) 
një vit”.[9]

Përfundimi
Pasi të vëmë gjithçka në perspektivë, 
mund të themi se një grua ka të drejtë 
të marrë trashëgiminë nga bashkëshorti, 

56    VËRTETËSIA  |  NUMRI 15



fëmijët, apo prindërit e saj. Para se të 
martohej, për shpenzimet e saj janë 
përgjigjur prindërit e saj. Pas martesës, 
për të gjitha nevojat dhe shpenzimet 
e saj përgjigjen bashkëshorti dhe 
vjehrri. Nëse i vdes bashkëshorti, sipas 
ajetit 241 të sures el-Bekare në Kuran, 
vjehrri udhëzohet që të kujdeset për të 
veçanërisht për një periudhë minimalisht 
njëvjeçare, përveç periudhës së zisë 
(Idetit) prej 4 muajsh e 10 ditësh.
Të gjitha këto dispozita të veçanta janë 
shtesë të urdhrave të mëparshme që 
tashmë i janë siguruar. Këto dispozita 
janë dhënia e mehrit, testamenti i 
burrit të saj të ndjerë, si dhe pjesa e 
trashëgimisë së ligjshme të saj nga 
pasuria e burrit të saj të ndjerë. Këto 
dispozita janë gjithashtu si shtesë ndaj 
të ardhurave personale të saj përmes 
punësimit, tregtisë etj. Aq më tepër, 
Islami e cilëson këtë pasuri të gruas si 
pjesë të pasurisë personale të saj dhe ajo 
nuk është e detyruar ta shpenzojë atë 
për familjen e saj.
Nëse i krahasojmë këto porosi me 
dispozita të tjera, ne mësojmë se 
dispozita të tilla nuk ekzistojnë për 
burrin. Për shembull nëse burrit i vdes 
gruaja, atij i jepet vetëm një pjesë e 
trashëgimisë së saj dhe në Kuran nuk 
jepet asnjë porosi sipas së cilës vjehrri, 
apo vjehrra e burrit t’i sigurojnë strehim 
ose të mbulojnë shpenzimet e ushqimit, 
apo të veshmbathjes së tij për një vit.  

Madje, çdo gjë që burri merr, i kërkohet 
ta harxhojë në dobi të familjes së tij 
dhe të mos e trajtojë si pasurinë e tij 
personale. 
Lidhur me këtë dispozitë, sipas së cilës 
burrat janë të detyruar të përmbushin 
nevojat e familjeve të tyre, duhet ta kemi 
parasysh këtë udhëzim Kuranor:

ۚ ۚ ُ هُُا �للَّهُا آتَا ا � ن سََعََتِِهِِۖ ۖ وََمََن قُُدِِرََ عَلََيَْْهِِ رِِزْْقُُهُُ فَلَْيُُْنفِِقْْ مَِِمَّ لِِيُُنفِِقْْ ذُُو سََعََةٍٍ �مِِّ

Domethënë: “Duhet që i pasuri të 
shpenzojë sipas pasurisë së tij. Kurse 
atij që i është shtrënguar jetesa, le të 
shpenzojë nga ajo që i ka dhënë Allahu”.
[10] 
Apertis Verbis, edhe pse mashkulli të 
ketë mjete të kufizuara të ardhurash, 
ai prapëseprapë është i deyruar t’i 
shpenzojë ato për bashkëshorten dhe 
familjen e tij, pavarësisht se sa e pasur 
është gruaja e tij.
SHËNIME

1. Kurani Famëlartë 4:12.
2. si më parë.
3. Dersul Kuran, 8 shkurt 1996.
4. Për një diskutim më të hollësishëm rreth kësaj 
çështjeje, shikoni Dersul Kuran, 8 shkurt 1996.
5. Hazret Mirza Ghulam Ahmed a.s., Çeshma-e-
Marifet, Ruhani Khazain, vëll. 23, f. 212.
6. Kurani Famëlartë 4:5.
7. Fikh Ahmedia, Pjesa II, f. 118.  
8. Kurani Famëlartë 2:241.
9. Mirza Beshiruddin Mahmud Ahmedir.a., 
Tefsir-e-Kabir, vëll. 2, fq. 540)
10. Kurani Famëlartë 65:9.

NUMRI 15  |  VËRTETËSIA    57



Koncepti  
i xhindeve 
në Islam

Pyetje të shpeshta

Hazret Mirza Masrur Ahmed,
Kalifi i Pestë i Mesihut të Premtuar



Një person i shkroi Hazret Amirul 
Mumininit, Kalifatul Masih V (Allahu 
e ndihmoftë fuqimisht) se: “Në 
një intervistë të botuar në revistën 
Tariq (revista mujore e Organizatës 
së të rinjve ahmedianë në Angli), i 
intervistuari kishte cituar pikëpamjen e 
Hazret Kalfiatul Masih IV r.a. se xhindet 
ekzistojnë. Por, ky këndvështrim i 
kundërvihet mendimit të Hazret 
Kalifatul Masih II r.a.”. Pyetësi kishte 
shkruar se kjo intervistë u kishte 
dhënë shkak disa kundërshtarëve për ta 
sulmuar xhematin. Ai pyeste se si mund 
të përgjigjemi për çështjen e xhindeve?

Në një letër, të shkruar më 18 mars 2021, 
Huzuri (Allahu e ndihmoftë fuqimisht) 
dha përgjigjen e mëposhtme:

“Fjalën xhind e hasim shpesh në Kuranin 
Famëlartë dhe në hadithe. Kjo fjalë 
nënkupton diçka që është e fshehur, 
qoftë për shkak të formës (trajtës) apo 
karakteristikës (përmbajtjes). Kjo fjalë 
merr nuanca të ndryshme kuptimore 
në varësi të lakimit të rasave apo eptimit 
të trajtave, megjithatë konotacioni 
i ‘fshehjes’ apo i ‘paqartësisë’ është i 
pranishëm në të gjitha rastet. 

P.sh. fjalët e mëposhtme, të cilat rrjedhin 
nga rrënja ّجن xh-n-n mbartin nuanca të 
lartpërmendura:

• Fjala xhen-ne َّجَن do të thotë “për të 
mbuluar” “për të hijesuar, apo për të 

errësuar diçka”. 

• Fjala xhenin جَنِين i referohet embrionit 
(fetusit) që gjendet në mitrën e nënës. 

• Fjala xhunun جُنوُن përdoret për sëmundjen, 
në të cilën, shfaqen çrregullimet psikike 
dhe njeriu ka luajtur nga mendtë.

• Fjala xhinan جِناَن do të thotë zemra, e 
cila gjendet e fshehur në kraharor.

• Fjala xhen-nah (xhenet) جَنَّة përdoret për 
atë kopsht që ka pemë a dru të mëdhenj, 
të cilët gjethojnë tokën nga dendësia e 
tyre. 

• Fjala mexhanna مَجَنَّة i referohet mburojës, 
mbrapa së cilës qëndron luftëtari. 

• Fjala xhan ّجَان ka kuptimin e gjarprit, 
i cili zakonisht jeton i fshehur nëpër 
vrima në tokë.

• Fjala xhenen جَنََن do të thotë varri, ku 
futet dhe mbulohet trupi i të vdekurit. 

• Fjala xhun-neh جُنَّة përdoret për shaminë, 
me të cilën gratë i mbështjellin flokët 
dhe trupin e tyre. 

Përveç kësaj, fjala xhin është përdorur 
edhe për t’iu referuar grave të mbuluara. 
Kjo fjalë përdoret gjithashtu për krerët 
dhe njerëz të shquar, të cilët nuk 
përzihen me njerëz të thjeshtë. Po ashtu, 
përdoret edhe për popujt, të cilët jetojnë 
në vende të thella e gjeografikisht të 

NUMRI 15  |  VËRTETËSIA    59



Koncepti i xhindeve në Islam

largëta, të cilat janë të shkëputura nga 
bota tjetër. 

Në të njëjtën mënyrë, fjala xhin 
është përdorur për kafshët e natës, të 
cilat jetojnë në errësirë, për insektet 
dhe kandërrat e vogla, si dhe për 
mikroorganizmat, siç janë mikrobet. Kjo 
është arsyeja pse i Dërguari i Allahuts.a.v.s. 
ka porositur për të mbuluar enët e 
kuzhinës gjatë natës.[1] Ai gjithashtu ka 
ndaluar përdorimin e kockave si mjet 
higjiene pas kryerjes së nevojave, duke 
thënë që ato ishin ushqimi i xhindeve 
d.m.th. të milingonave, termiteve dhe 
mikrobeve të tjera.[2] 

Përveç kësaj, fjala xhind përdoret 
gjithashtu për shpirtat e ligë e të fshehur, 
p.sh. për shejtanin si dhe për shpirtrat 
e mira e të fshehur si engjëjt. Është 
përmendur në Kuranin Famëlartë: 

ۖ ۖ َ لِكَ� ٰ لِِحُُونََ وََمَِِنَّا دُُونََ �ذَٰ ٰـ وََانَّاَأَ مَِِنَّا �ٱل�صَّٰ

“Dhe mes nesh kishte edhe të dëlirë, dhe 
po prej nesh kishte edhe të tjerë”.[3]

Pra, siç kemi përmendur më sipër, 
fjala xhind merr kuptime e nuanca 
të ndryshme kuptimore, në varësi 
të kontekstit. Në pyetjen tuaj, keni 
cituar ajetin e mëposhtëm të sures err-
Rrahman:

نسٌٌ قَبَْْلَهَُُمْْ وََالَا جََآنٌٌّٓ
ِإِ
َنَّ  لَمَْْ يَطَْْمِِثْهُ�

“Nuk do t’i ketë prekur përpara tyre as 
ndonjë njeri, e as xhind”.[4]

Në literaturën e Xhematit e veçanërisht 
në shkrimet dhe fjalimet e Mesihut të 
Premtuara.s. dhe të kalifëve të tij, fjala 
xhind është përdorur në përgjithësi në 
këtë kuptim. Diskursi i tyre u kundërvihet 
mendimeve dhe botëkuptimeve 
popullore, të cilat i përshkruajnë xhindet 
si qenie që mbizotërojnë njerëzit, u 
ngjiten grave dhe i torturojnë ato. Ato 
i përshkrujanë xhindet gjithashtu si 
qenie që kontrollohen nganjëherë edhe 
nga njerëzit, të cilët i urdhërojnë për të 
plotësuar dëshirat e tyre. Megjithatë, 
xhindet e këtij lloji nuk ekzistojnë veçse 
në përfytyrimin e njerëzve besëtytës,  
dhe doktrinat islame e hedhin poshtë 
kategorikisht një mendim të tillë. 
Njëherë duke iu përgjigjur një pyetjeje 
në lidhje me ekzistencën e xhindeve, 
Hazret Mesihu i Premtuar a.s. tha:

“Ne besojmë në të, por nuk kemi bindje 
(të vërtetë rreth tyre). Përveç kësaj, për 
çështjet si adhurim, jetën shoqërore, 
qytetërim, politikë etj. nuk kemi nevojë 
për ta. I Dërguari i Allahut s.a.v.s. e ka 
thënë shumë bukur:

سِْْإِلَاَمِِ لْامََْرْْءِِ تَرَْْكُُهُُ مََا لَاَ يَعَْْنِِيهِِ.  

]5[  مِِنْْ حُُسْْنِِ 

Jeta njerëzore është shumë e shkurtër, 
por udhëtimi (drejt ahiretit) është i gjatë 
dhe i mundimshëm. Ai duhet të marrë 

60    VËRTETËSIA  |  NUMRI 15



masa për të përgatitur mjetet e udhës. 
Besimtarit nuk i teket të përfshihet 
në këto çështje të panevojshme dhe të 
padobishme. Pajtohuni vetëm me Zotin 
dhe mbështetuni vetëm tek Ai. Nuk ka 
tjetër, më i plotfuqishmi dhe më i forti 
se Ai”.[6]

Hazret Kalifi i Parë i Mesihut të 
Premtuara.s. gjithashtu ka përgënjeshtruar 
ekzistencën e këtyre xhindeve imagjinare. 
Ai thotë:

“Këtu jetonte një djalë, i cili quhej Abdul 
Ali. Babai i tij pretendonte se kishte fuqi 
për t’i thirrur xhindet. Ndonëse shpesh 
rrinim bashkë, ai kurrë nuk mundi t’i 
sillte dhe t’i shfaqte ato xhinde para 
meje”.[7]

Hazret Kalifatul Masih II r.a. gjithashtu e 
ka trajtuar gjerësisht çështjen e xhindeve 
në aspekte të ndryshme nëpër libra, 
hutbe dhe fjalime. Në bazë të mësimeve 
të Kuranit Famëlartë dhe haditheve 
profetike, ai gjithashtu ka përjashtuar 
plotësisht mundësinë e ekzistencës së 
atyre xhindeve, të cilat hyjnë në kokën e 
njerëzve. Pra, që mund t’u ngjiten atyre 
apo t’u shërbejnë disa njerëzve si vegël, 
të cilët i shfrytëzojnë ato sipas dëshirës 
së tyre. Njëherë për t’iu dhënë përgjigje 
një pyetjeje të tillë, në lidhje me xhindet, 
ai diktoi si më poshtë:

“Unë pranoj ekzistencën e xhindeve, 
por kurrsesi nuk pranoj se ato mund 

të mbizotërojnë njeriun apo t’i sjellin 
fruta etj.. Ashtu sikur engjëjt nuk i 
ngjiten askujt në krye, po ashtu edhe 
xhindet nuk e bëjnë dot këtë. Njësoj 
sikur engjëjt takohen dhe komunikojnë 
me njerëzit, po ashtu bëjnë dhe xhindet, 
por gjithmonë brenda kufijve që lejon 
trajta e tyre natyrore. Unë besoj se 
mësimet e të Dërguarit të Allahut 
s.a.v.s. vlejnë si për njeriun po ashtu për 
xhindet, dhe xhindet gjithashtu janë 
obliguar ta besojnë Profetin s.a.v.s. dhe t’i 
nënshtrohen shpalljes së tij. Por, i njëjti 
besim më ka shtyrë të besoj edhe se 
xhindet nuk mund t’i ngjiten askujt në 
krye e as t’i sjellin ushqime. 

Sipas Kuranit Famëlartë, ata që besojnë 
në të Dërguarin e Allahut s.a.v.s. janë të 
obliguar ta ndihmojnë dhe ta përkrahin 
atë. Po të zotëronin xhindet ndonjë fuqi 
për të ndihmuar njeriun, atëherë pse 
ato nuk iu ngjitën Ebu Xhehlit për ta 
mbizotëruar atë. Kjo nuk do të ishte 
aspak një punë e rëndë për to. 

Disa thonë se xhindet u sjellin njerëzve 
ëmbëlsira etj., por unë nuk i besoj as 
këtij lloj xhindesh. A vallë ato mund t’i 
sjellin të mirat p.sh. Zejdit apo Bekrit, 
ndërsa Profetit Muhammed s.a.v.s. nuk i 
sollën as një bukë të thjeshtë, edhe pse 
e kishin obligim që t’i bindeshin. (Sipas 
Kuranit dhe hadhitheve) Profetins.a.v.s. e 
kishte besuar edhe një grup xhindesh, 
megjithatë, ai kishte raste që tri ditë 

NUMRI 15  |  VËRTETËSIA    61



Koncepti i xhindeve në Islam

radhazi kalonte pa bukë, pra xhindet 
nuk i sollën asgjë. Nëse nuk do të 
obligoheshin xhindet për t’iu bindur 
të Dërguarit të Allahut s.a.v.s., mund të 
kishim dyshuar për fuqinë e tyre për t’u 
sjellë dëm apo dobi njerëzve, por tashmë 
jemi të bindur se ato nuk kanë asnjë fuqi 
ta bëjnë një gjë të tillë. 

Për sa i përket çështjes se xhindet mund 
të hyjnë në trupin e grave, këto mund 
të jenë çrregullime psikologjike, ndjenjat 
besëtytnore ose shfaqja e fenomeneve 
natyrore. Për shembull, fosforiti ka veti 
të lëshojë dritë në errësirë. Shpeshherë, e 
hasim këtë fenomen nëpër varreza, pasi 
fosforiti gjendet në kocka, por populli e 
lidh këtë dritë me praninë e xhindeve”.
[8]

Po ashtu, Hazret Kalifi II r.a. ka ndriçuar 
një tjetër aspekt të xhindeve në një fjalim, 
që më vonë u botua me titullin Fezailul 
Kuran (Dhuntitë e Kuranit). Ai tha:

“Disa njerëz besojnë se xhindet janë 
një krijesë jo-njerëzore, të cilat besonin 
në të Dërguarin e Allahut s.a.v.s., Hazret 
Musain a.s. dhe Hazret Sulejmanin a.s.. 
Megjithatë, kemi nevojë të shqyrtojmë 
se a lejon Kurani një shpjegim të tillë? 
Nëse kjo fjalë është përdorur si një 
shprehje figurative, Kurani Famëlartë 
me siguri duhet ta ketë sqaruar këtë 
përmes ndonjë ajeti tjetër. Por, nëse 
nuk është metaforë, na shfaqet një 
kontradiktë midis dy ajeteve të Kuranit, 

gjë që shkakton mospërputhje në të. 

Ne gjithashtu duhet të hulumtojmë 
se nga buron kjo mosmarrëveshje në 
Kuran: Nga pranimi i kësaj fjale si një 
shprehje figurative, apo nga mospranimi 
i saj si metaforë? 

Njerëzit që nuk e kuptojnë metaforën, 
shpesh thonë se kjo i ngjan fjalës 
“shejtan”. Ata thonë se, ashtu sikur 
shejtani nënkupton një krijesë, e cila 
është krejtësisht ndryshe nga njerëzit, po 
ashtu xhindi është një krijesë jashtë racës 
njerëzore. Megjithatë, komentatorët e 
Kuranit pajtohen unanimisht se fjala 
shejtan në ajetin ْْم ِ يٰ��طِِي�نِهِ ٰ �شََ �لَىِٰإِ

ذََِإِا خََلَوَْْا۟۟ 

 ndërsa kur) وََ

rrinë vetëm me djajtë e tyre) u referohet 
hebrenjve ose liderëve të tyre të shquar. 
Pra, nëse njeriu mund të quhet shejtan, 
pse nuk mund të quhet edhe xhindi?

Po ashtu, Allahu i Madhërishëm ka 
thënë:

ٰ بَعَْْضٍٍ  �لَىِٰإِ
نسِِ وََ�ٱلْجِِْ�نِِّ يُوُحِىى بَعَْْضُُهُُمْْ 

ِ�لْإِ
يٰ��طِِيَنَ �ٱ اًوًّ �شََ ��ٍ عَدَُُ ��كُلِِّ نَبَِىٍّ َ جََعََلْنَْاَ لِِ لِكَ� ٰ وََكََ�ذَٰ

زُُخْْرُُفََ �ٱلْقََْوْْلِِ غُُرُُورًً ۚاۚ 

“Dhe kështu, çdo profeti ia kemi bërë 
armiq djajtë prej njerëzve e xhindëve. Ata 
u ngjallin njerëzve ndjenjat armiqësore 
dhe i nxisin ata kundër të dërguarit dhe 
pasuesve të tij”.[9] Në këtë ajet, Allahu 
i Madhërishëm ka thënë shkoqur se 
njerëzit gjithashtu mund të bëhen 
shejtan. Pra, derisa ekzistojnë shejtanët 
ndër njerëzit (shejtanul-ins), pse nuk 

62    VËRTETËSIA  |  NUMRI 15



mund të jenë xhindët (xhin el-Ins) ndër 
ata. Kjo do të thotë se nëse disa njerëzve 
mund t’u jepet epiteti shejtan, mund të 
ekzistojnë edhe të tillë, të cilëve u jepet 
emri xhind. Kështu, mund të nxjerrim 
vetë nga Kurani se jo vetëm Hazret 
Sulejmani a.s. kishte mbizotëruar xhindet, 
por disa nga xhindet kishin shprehur 
besimin e tyre në Hazret Musaa.s. dhe në 
të Dërguarin e Allahuts.a.v.s..[10]

Në Tefsire Kabir, Hazret Kalifi II r.a., e ka 
zbërthyer imtësisht çështjen e xhindeve 
duke e përmbledhur këtë diskutim në 
këto fjalë:

“Shkurt, mund të themi se termi xhind 
është përdorur në kuptime të ndryshme 
në Kuranin Famëlartë:

1.	 Xhindi: u referohet qenieve të 
padukshme, të cilat hyjnë në 
kategorinë e shejtanit të padukshëm. 
Kjo qenie e nxit njeriun për vepra të 
këqija njësoj si engjëjt e shtyjnë për 
vepra të mira. Megjithatë, ndikimi 
i engjëjve është më i gjerë, ndërsa 
ndikimi i xhindeve është mjaft i 
kufizuar. Prandaj, kësisoj xhindesh 
përqendrohen vetëm tek ata njerëz, 
të cilët anohen vetë nga mendime të 
këqija. Ata quhen gjithashtu shejtan.

2.	 Xhindi: Kurani e përdor këtë term 
edhe për “njeriun e shpellave” 
(personazh arketip i cili përfaqëson 

njeriun primitiv në Paleolitik. përkth). 
Ky term përfshin njeriun, i cili ka 
jetuar në tokë para se të aftësohej për 
të marrë shpalljen hyjnore, dhe nuk 
i përmbahej ndonjë rendi shoqëror. 
Megjithatë, për të ardhmen, Kurani 
e ndau këtë term në dy kategori:  
a).	 njeriu që kishte vetinë për 
t’iu përgjigjur rendit shoqëror me 
bindje e nënshtrim, u cilësua Insan.  
b).	 ndërsa ai refuzoi t’i bindej 
ndonjë rendi apo rregulli dhe shfaqi 
natyrën rebele, u quajt xhind. 

3.	 Termi xhindet u referohet gjithashtu 
banorëve të zonave veriore (p.sh. 
banorët e Europës Veriore), të cilët 
nuk përziheshin me banorët e Azisë 
dhe as nuk u përngjanin atyre. Në 
bazë të përshkrimit në suren er-
Rrahman, në të ardhmen, ata do të 
shënonin arritje të jashtëzakonshme 
materiale dhe do t’u kundërviheshin 
doktrinave fetare. 

4.	 Termi xhind nënkupton edhe 
ithtarët e feve të tjera apo popujve 
të panjohur, të cilët ndjekësit e 
feve të caktuara (si hinduizëm apo 
judaizëm) i kanë konsideruar një 
krijesë tjetër. Në përgjithësi, ata 
janë quajtur xhind, njësoj siç ishin 
xhindet e Hazret Sulejmanita.s. apo 
ata që kishin dëshmuar bindjen e 
tyre në të Dërguarin e Allahuts.a.v.s..

NUMRI 15  |  VËRTETËSIA    63



Unë jam i mendimit se xhindet, të cilët 
janë përshkruar si banorë të xhehenemit, 
janë të njëjtët njerëz rebelë e gjaknxehtë, 
të cilët nuk i përmbahen bindjes dhe që 
nuk i nënshtrohen asnjë doktrine, apo 
ligji fetar. Ndërsa, njerëzit që do të hyjnë 
në xhehenem, do të jenë mosbesimtarë, 
të cilët nuk i përkasin ndonjë feje. Në 
këtë mënyrë popujt veri-perëndimorë 
janë etiketuar si xhinde, ndërsa banorët e 
vendeve jugore e lindore janë cilësuar si 
insan (njerëz). Edhe në gjuhën popullore, 
këta popuj njihen me kësisoj epitetesh. 

Para se ta mbyll këtë shtojcë, do të doja 
të vija në dukje faktin se shumë nga 
studiuesit klasikë pajtohen me mua 
së paku mbi idenë se nuk ka kësisoj 
xhindesh që shfaqen, takojnë njerëzit, i 
mbajnë nën kontroll dhe i detyrojnë ata 
për të bërë veprime të ndryshme... Nëse 
dikush më kundërshton duke thënë se, 
ndonëse disa prej djetarëve të shquar 
kanë folur për xhindet, do t’u përgjigjesha 
se ato janë ngjarje shpirtërore, të cilat 
nuk mund të përjashtohen në botën 
metaforike. (Ata) me siguri kanë parë 
diçka si në vegim, por meqë besimi në 
qenien e xhindeve ishte përhapur kudo 
në masë, dhe meqë Kurani Famëlartë 
gjithashtu kishte përdorur shprehjen 
“xhind”, njerëzit i keqkuptuan dhe i 
keqinterpretuan këto figura metaforike 
dhe i morën si qenie fizike. 

Unë kam edhe përvojë personale në 

këtë çështje. Njerëzit më kanë shkruar 
në kohë të ndryshme se xhindi ua kishte 
shkelur shtëpinë dhe kishte shkaktuar 
çrregullime. Unë gjithmonë kam 
shprehur dëshirë t’i vizitoj këto shtëpi 
me shpenzimet e mia, por ose më vjen 
përgjigjja se xhindi ka pushuar së shkeluri 
atë shtëpi, ose është larguar për shkak të 
ndikimit të letrave të mia, ose nga vizita 
e përfaqësuesit tim. Unë mendoj se ajo 
që kishin përjetuar ata ishte një mister 
neurologjik, dhe ardhja e letrës ose 
emisarit tim i kishte ngushëlluar dhe 
qetësuar ata, dhe gjendja e tyre tashmë 
kishte ndryshuar.

Nëse dikush nga lexuesit e këtij tefsiri 
ka pasur përvojë me këtë krijesë, dhe 
ai më shkruan mua, unë jam i gatshëm 
të bëj vetë një eksperiment atje me 
shpenzimet e mia. Përndryshe, sipas 
asaj që kam mësuar nga argumentet e 
ndryshme të Kuranit, xhindet që janë të 
njohura në popull, për të cilat thuhet se 
ato komunikojnë me njerëz dhe u sjellin 
lloj-lloj sendesh, nuk është veçse një 
iluzion, besëtytni apo halucinacion. Ato 
gjithashtu mund të jenë spektakël apo 
mashtrim i një xhongleri. Meqë njerëzit 
nuk janë të familjarizuar me marifetet 
e tyre të fshehura, ata ua atribuojnë 
këto xhindeve. Unë kam studiuar edhe 
këtë fushë të shkencës, dhe i njoh mirë 
dredhitë e këtyre mashtruesve”.[11]

Gjatë takimeve dhe kuvendeve 

Koncepti i xhindeve në Islam

64    VËRTETËSIA  |  NUMRI 15



pyetje-përgjigjesh, sa herë që Hazret 
Kalifatul Masih IV r.a. është pyetur për 
çështjen e xhindeve, ai ka shprehur 
gjithmonë këtë qëndrim se në Kuranin 
Famëlartë dhe në hadithe nuk përmendet 
kurrkund ekzistenca e kësisoj xhindesh. 
Këto xhinde janë sajuar nga mendja 
e hoxhallarëve, dhe sipas tyre, ato u 
binden porosive të tyre dhe kanë fuqinë 
të rrëmbejnë dikë dhe ta sjellin para tyre 
brenda natës. Në librin e tij fenomenal 
“Revelation, Rationality, Knowledge & 
Truth” (Zbulesa, arsyeja, dija dhe e vërteta) 
ai shkruan:

“Shtrijini krahët tani dhe bëhuni gati për 
të ndërmarrë një udhëtim mbi vizionin 
shkencor në kohë të lashta për të 
zbuluar natyrën dhe realitetin e xhindit... 
Fjala “xhind” nënkupton diçka që është 
e fshehtë, e padukshme, e izoluar dhe e 
largët. Ajo përfshin gjithashtu nuancën 
e hijeve të rënda dhe të dendura. Për 
këtë arsye, fjala ‘xhenet  (nga e njëjta 
rrënjë) është përdorur nga Kurani për të 
përshkruar parajsën, e cila përbëhet nga 
kopshte të dendura me hije të thella. 

Fjala “xhind” u referohet gjithashtu 
gjarpërinjve, të cilët rrojnë në përgjithësi 
në vende të fshehura, p.sh. në të çarat e 
shkëmbinjve, apo nëpër vrima në tokë 
dhe jetojnë të izoluar nga kafshët e 
tjera. Fjala xhind përdoret gjithashtu për 
gratë që mbartin hixhab, nuk përzihen 
me burrat e huaj dhe në jetën shoqërore 

respektojnë mësimin e ndarjes gjinore. 
Po ashtu, ky term përdoret për liderët 
apo krerët e tillë që mbajnë njëlloj 
distance me njerëz të thjeshtë. Banorët e 
vendeve malore, të thella dhe të izoluara 
janë etiketuar gjithashtu si xhind. 
Shkurt, çdo gjë që është e fshehur dhe e 
padukshme nga shikimi njerëzor mund 
të përshkruhet me këtë fjalë. 

Ky botëkuptim i fjalës “xhind” bazohet 
plotësisht në atë thënie të të Dërguarit 
të Allahuts.a.v.s., në të cilën ai e ndalon 
rreptësisht përdorimin e eshtrave, bajgën 
dhe jashtëqitjen e thatë të bagëtive si 
mjet pastrimi pas kryerjes së nevojave 
personale, sepse të gjitha ato shërbejnë 
si ushqim për xhindet. Ashtu sikur ne 
tani përdorim letra higjienike, asokohe 
njerëzit përdornin copëza dheu, gurë 
apo diçka tjetër të thatë, që u binte në 
dorë për t’u pastruar. 

Prandaj, mund të arrijmë në përfundimin 
se ajo që i Dërguari i Allahut s.a.v.s. emëroi 
me termin xhind, nuk ishte veçse krijesë 
e padukshme, e cila ushqehet me kocka, 
bajga të kalbura etj. Mos harroni se deri 
në atë kohë, nuk kishte lindur koncepti i 
baktereve dhe mikroorganizmave të tjerë 
si virus. Asnjëri nuk ia kishte idenë më 
të mjegullt të ekzistencës së një krijese 
kaq të vogël e të padukshme dhe është 
e çuditshme që i Dërguari i Allahuts.a.v.s. 
iu referua pikërisht kësaj krijese. Gjuha 
arabe nuk mund t’i ofronte atij ndonjë 

NUMRI 15  |  VËRTETËSIA    65



shprehje më goditëse dhe më të 
përshtatshme se fjala “xhind”.[12]

Njëherë dikush i shtroi Hazret Kalifit 
IV pyetjen vijuese: Çfarë është koncepti 
i Islamit për xhindet? A gjejmë ndonjë 
argument në Kuran apo në hadith për 
ekzistencën e tyre? A i ka rastitur të 
Dërguarit të Allahuts.a.v.s. ndonjë ngjarje 
gjatë jetës së tij, që vërteton se edhe 
në kohën e tij kanë ekzistuar kësisoj 
xhindesh, që sipas botëkuptimit të 
njerëzve sot, u ngjiteshin njerëzve dhe i 
mbanin nën kontroll. Huzurir.a. tha me 
shaka:

“Kam folur gjerësisht mbi çështjen e 
xhindeve, por këto janë mesele kaq të 
koklavitura, saqë nuk të lënë të qetë. Në 
cilindo tubim që merr pjesë, në çfarëdo 
vend të shkosh, xhindet do të të ndjekin 
patjetër. Pra, çështja e xhindeve do të 
shfaqet gjithmonë. Unë i jam përgjigjur 
kësaj pyetjeje disa herë.

Këto xhinde na shoqëronin në ixhtimat e 
Khuddamul Ahmedija dhe nuk na linin 
vetëm as në ixhtimat e Ensarullahut. 
Nëse shkoj në Karaçi apo në Ravalpindi, 
pyetja për çështjen e xhindeve do të 
shtrohej patjetër. Pakistanezët kudo që 
të jenë, qofshin në Angli apo në shtetet 
e tjera evropiane shfaqin interes të 
jashtëzakonshëm për këtë temë.

Kurani Famëlartë ka përdorur fjalën 
“xhind” disa herë me konotacione të 

ndryshme. Me pak fjalë, në gjuhën arabe 
fjala “xhind” u referohet atyre gjërave që 
janë të fshehura në një apo në askpektin 
tjetër. P.sh. gjarpërinjtë quhen ُّالِجُِن el-xhin 
ose ُّلجَااَُن el-xhan. Për të njëjtën arsye, edhe 
gratë e mbuluara quhen xhin. Njerëz 
të mëdhenj, autoritarë e feudalë, që 
dallohen midis të tjerëve, të cilët mbajnë 
njëfarë distance prej njerëzve të thjeshtë 
dhe jetojnë të veçuar quhen gjithashtu 
xhind. Po ashtu, fjala “xhind” u referohet 
edhe atyre fiseve që jetojnë nëpër male 
dhe janë përgjithësisht të izoluara prej 
atyre që jetojnë nëpër fusha. Xhind janë 
quajtur gjithashtu banorët e shpellave. 
Kurani i përshkruan edhe njerëzit e 
guximshëm si “xhind”, të cilët nuk u 
tremben rreziqeve. Fjala xhind përdoret 
edhe për mikroorganizma të vegjël 
e të padukshëm, si bakteri. Prandaj, 
i Dërguari i Allahut s.a.v.s. ua ndaloi 
besimtarëve përdorimin e eshtrave si 
mjet pastrimi pas kryerjes së nevojave 
personale, me arsyen se ato ishin 
“ushqimi i xhindeve”. Në atë kohë, bota 
nuk kishte zbuluar akoma ekzistencën 
e baktereve dhe as nuk dihej se kockat 
shërbenin si ushqim për ndonjë qenie 
tjetër. Kërkimet e mëvonshme zbuluan 
se bakteret me të vërtetë ngjiteshin pas 
kockave dhe se ato mund të dëmtonin 
shëndetin e njeriut. Prandaj, ato nuk 
duhet të përdoreshin për higjienat 
personale pas kryerjes së nevojës. Në 
këtë mënyrë, një nga nuancat kuptimore 
e fjalës “xhind” është diçka e fshehur. Të 

Koncepti i xhindeve në Islam

66    VËRTETËSIA  |  NUMRI 15



gjitha konotacionet e tjera burojnë nga 
ky kuptim.

Fjala “xhind” do të thotë gjithashtu një 
qenie e krijuar nga zjarri, e cila ka natyrë 
të zjarrtë dhe një frymë rebelimi. Prandaj, 
çdo popull që ka temperament të zjarrtë, 
që është i paqëndrueshëm, gjaknxehtë, 
grindavec, me karakter luftarak dhe 
rebel. P.sh. xhindet e robëruara nga 
Hazret Sulejmania.s. dhe Hazret Daudi a.s. 
ishin popuj të pushtuar prej tyre. Meqë 
këta popuj ishin luftarakë të paepur me 
shpirt të papërkulshëm, prandaj Kurani 
na rrëfen se ata ishin lidhur me pranga 
dhe detyroheshin të punonin. Po t’u 
ngjanin këto xhinde atyre të sajuara nga 
mendja e hoxhallarëve, nuk do të kishte 
më nevojë të lidheshin me zinxhirë. 
Ky shembull tregon qartë se kësisoj 
xhindesh ishin krijesa fizike. Madje, 
Kurani Famëlartë ka përdorur fjalën 
“xhind” për njerëz të shquar si dhe për 
sistemin kapitalist. 

Në suren er-Rrahman, Allahu i 
Madhërishëm u është drejtuar njerëzve 
të fuqishëm, qofshin kapitalistë apo 
përfaqësues të pushtetit socialist, me 
këto fjalë:

رَْْ�لْأَضِِ  تِِ وََ�ٱ ٰ �وَٰ ٰـ �مََٰسَّ ْ َأَن تَنَفُُذُُوا۟۟ مِِنْْ قَْْأَطََارِِ �ٱل تََطََعْْ�تُمْ نِِِإِ �ٱ�سْْ

نسِِ 

ِ�لْإِ
َ �ٱلْجِِْ�نِِّ وََ�ٱ يٰ��مََعْْ�شَرَ

نٍٍ ٰـ لَّاا بِِسُُلْ�طَٰ
ِإِ
ٱنفُُذُُوا۟۟ۚ ۚ الَا تَنَفُُذُُونََ  فََ�

O grupi i xhindeve dhe i njerëzve! Nëse 
keni fuqi të dilni nga kufijtë e qiejve e 
të tokës, atëherë dilni! Nuk do të dilni 

dot, përveçse me anë të argumentit 
mbizotërues.[13] ِِّٱلْجِِْ�ن�  َ يٰ��مََعْْ�شَرَ   do të thotë “O 
njerëz të shquar prej xhindeve!” dhe 
نسِِ

ِ�لْإِ
 do të thotë: o njerëz të dalluar nga وََ�ٱ

populli i thjeshtë.” Pra, termi xhind është 
përdorur në të gjitha ato raste, pasi është 
një fjalë me kuptime mjaft të thella. 

Njëherë disa nga përfaqësuesit e këtyre 
fiseve të forta malore erdhën për të takuar 
të Dërguarin e Allahuts.a.v.s.. Ata kërkuan 
një takim personal me të dhe Profetis.a.v.s. 
ua caktoi orën e takimit. Kur ai shkoi për 
t’i takuar në vendin ku kishin fushuar ata, 
atje u zhvillua një diskutim, në fund të të 
cilit, ata e pranuan Islamin. Këtë ngjarje 
e ka përmendur edhe Kurani Famëlartë, 
në suren el-Xhin. Këta mysafirë kishin 
pranuar Islamin dhe sipas disa haditheve, 
kur sahabët vizituan më pas atë vend, ata 
gjetën gjurmët e zjarrit, të cilën e kishin 
ndezur për të gatuar ushqim. 

Po të ishin ata vërtet xhindet, ashtu siç 
i kanë përfytyruar hoxhallarët, ata nuk 
duhet të gatuanin kurrsesi ushqimin 
në zjarr. Përkundrazi, si një krijesë 
transcendentale, ushqimi i tyre duhet 
të përbëhej nga substanca të tjera. Kjo 
ngjarje tregon se xhindet që kishin ardhur 
për të takuar të Dërguarin e Allahuts.a.v.s. 
ishin njerëzit e thjeshtë. Përpos kësaj, 
ata besonin edhe në konceptin e 
profetëve. Ata thanë: “Ne ishim zhytur 
në injorancë dhe mendonim se Zoti nuk 
do të dërgonte më kurrë ndonjë profet. 

NUMRI 15  |  VËRTETËSIA    67



Por ja, na paska ardhur një profet.” Të 
dërguarit e Zotit kanë ardhur vetëm për 
njerëzit. Në Kuranin Famëlartë, Zoti e 
ka porositur të Dërguarin e Tijs.a.v.s. që 
t’u përcillte mesazhin e Tij gjithmonë 
njerëzve, dhe nuk ka dhënë asnjëherë 
ndonjë urdhër për xhindet. Kjo tregon 
se populli i lartëpërmendur (në suren el-
Xhin) të cilët kishin shprehur besimin 
e tyre (në të Dërguarin e Allahuts.a.v.s.) 
kishin mohuar profetët e tjerë duke 
menduar se Zoti nuk do të dërgonte më 
asnjë profet në të ardhmen. Kjo e bën 
mjaft të qartë se ata ishin vetëm disa 
njerëz nga mesi i njerëzve. 

Kurani Famëlartë ka përdorur termin 
“xhind” disa herë në të njëjtin kuptim 
ose në kuptimin e ngjashëm që kam 
përmendur më lart, por kurrë nuk ka 
rrëfyer për xhindet që u vjedhin pulat 
njerëzve dhe i sjellin te hoxhallarët, apo 
nëse keni problem me dikë, xhindet e 
rrëmbejnë atë person, dhe jua dorëzojnë 
brenda natës. Nuk gjejmë asnjë shembull 
të tillë as në  Kuranin Famëlartë, e as në 
jetën e të Dërguarit të Allahuts.a.v.s..[14]

Hazret Mirza Bashir Ahmedir.a. 
gjithashtu ka disa shkrime tërheqëse 
mbi çështjen e xhindeve. Në një shkrim 
të tillë, ai shkruan:

“Ndonëse fjala xhind mund të mbartë 
kuptime të ndryshme, por nuk është 
aspak e vërtetë se ka xhinde në botë që u 
shërbejnë njerëzve si kukulla e veprojnë 

sipas vullnetit të tyre, ose ka nga ato 
që i mbajnë njerëzit nën kontroll se i 
përdorin si vegël për qëllimet e tyre. Po 
ashtu, nuk ka xhinde që lidhin miqësi 
me njerëzit dhe u sjellin lloj-lloj sendesh 
të dobishme, ose xhindet u shpallin luftë 
njerëzve dhe u sjellin dëm e tersllëk. 
Nuk ka gjithashtu xhinde që i hyjnë 
në trupin e njerëzve dhe u shkaktojnë 
çrregullimin mendor dhe sëmundje të 
tjera, pasi i zotërojnë ato; apo xhindet 
që u japin disave shëndet e begati. Të 
gjitha këto janë besëtytni, të fantazuara 
nga njerëzit me mendje të dobët dhe 
këto besime nuk kanë asnjë bazë në 
Islam. Muslimanët e sinqertë duhet t’i 
shmangin besëtytnitë e tilla.

Në aspketin gjuhësor (jo në aspektin 
fetar), edhe engjëjt mund t’i quajmë 
“xhind” sepse janë një krijesë e fshehur 
dhe e padukshme. Mësimet e Islamit 
tregojnë se engjëjt kanë një rol të 
rëndësishëm në shtimin e dijes së 
besimtarëve, në forcimin e vullnetit të 
tyre dhe në mbizotërimin e tyre ndaj 
jobesimtarëve siç ndodhi në fushën e 
Bedrit. Në këtë betejë, 313 muslimanë 
të dobët e të paarmatosur, me urdhrin 
e Zotit, shpartalluan vrullshëm ushtrinë 
e kalitur e të armatosur të një mijë 
luftëtarëve jobesimtarë.[15] 

Pra, nëse pyetësi është i interesuar të 
komunikojë me shpirtrat e padukshëm, 
ai duhet të heqë dorë nga ideja e kësisoj 

Koncepti i xhindeve në Islam

68    VËRTETËSIA  |  NUMRI 15



xhindesh, të cilat ai mund t’i përdorë 
si vegël për t’i mbizotëruar të tjerët. 
Përkundrazi, ai duhet t’i përqendrojë 
përpjekjet e tij për të lidhur miqësi 
me engjëjt, lidhja me të cilët mund ta 
transformojë kryekëput njeriun”.[16]

Hazret Mirza Bashir Ahmedir.a. ka 
shpjeguar në mënyrë të ngjashme 
disa ngjarje nga jeta e Hazret Molana 
Ghulam Resul Raxhekir.a. të botuara 
në biografinë e tij Hajat-e-Kudsi. Ai 
shkruan: 

“Për sa i përket të qenit i prekur (nga 
xhindi), unë jam i mendimit se ky 
është një lloj çrregullimi psikologjik, në 
të cilin personi i prekur, në mënyrë të 
pavetëdijshme, e konsideron veten të 
sëmurë ose nën ndikimin e një shpirti 
të mbinatyrshëm. Përvojat e njeriut nga 
jeta e mëparshme, dëshirat dhe frika, të 
gjitha këto ndikojnë atë në mënyrë të 
pavetëdijshme. Edhe kjo është një lloj 
sëmundjeje e jo një sëmundje konkrete, 
dhe quhet hipokondri.[17] Islami beson 
në ekzistencën e engjëjve dhe xhindeve 
dhe ata janë përmendur në Kuranin 
Famëlartë.

Është gjithashtu e vërtetë që engjëjt e 
Allahut, me lejen e Tij, mbikëqyrin dhe 
drejtojnë sistemin e botës. Ata i nxisin 
njerëzit për të bërë vepra të mira dhe 
njëkohësisht i ndërgjegjësojnë kundër 
së keqes. Megjithatë, nuk është e vërtetë, 
madje nuk gjejmë asnjë bazë ligjore në 

Islam për të besuar që xhindi mund të 
mbajë njeriun nën kontroll, t’i pushtojë 
zemrën dhe mendjen dhe ta detyrojë atë 
për të bërë veprime të ndryshme. Një 
koncept i tillë është tërësisht i huaj në 
Islam dhe u kundërvihet si parimeve 
të tij, po ashtu lirisë së ndërgjegjes 
njerëzore.

Islami e ka përkufizuar konceptin 
e xhindeve në terma të gjerë, dhe 
përveç disa shpirtrave të veçantë e të 
fshehur, ai përfshin dhe insekte dhe 
mikroorganizma të padukshëm. P.sh. i 
Dërguari i Allahuts.a.v.s., ka porositur për 
të mbuluar enët, sidomos gjatë natës, që 
të mos hyjnë xhindet në to. Ky hadith na 
këshillon për të mbrojtur ushqimin dhe 
pijen nga insektet dhe mikroorganizmat 
e sëmundjes.

Megjithatë, ekzistenca e xhindeve është 
një fakt i vërtetuar. Sistemi i Zotit të 
Plotfuqishëm bazohet në rregullat dhe 
parimet serioze, dhe jo në anekdotat, 
apo punë të përcipta. Prandaj, unë 
nuk besoj se ka xhinde, të cilat i kanë 
vendosur njerëzit në shënjestër të lojës 
dhe dëfrimit të tyre, edhe pse ka rrëfime 
që krijojnë keqkuptime dhe mashtrime. 
Për mendimin tim, ajo që përshkruhet 
si të prekurit nga shpirti i keq, është 
në fakt një sëmundje nervore si histeri. 
Ndërsa “sjellja normale” e të prekurit, 
pas “ngjitjes së xhindit”, nuk është 
veçse shfaqja e çrregullimit apo luhatjes 

NUMRI 15  |  VËRTETËSIA    69



ekstreme të humorit apo gjendjes 
emocionale nga problemet psikologjike 
siç janë p.sh. çrregullimet bipolare (në 
fazën e hipomanisë apo depresionit). I 
prekuri në këtë rast, ndonëse na del të 
flasë, në mënyrë të pavetëdijshme dhe 
të shkëputur nga realiteti, në zërin e 
një personi tjetër (xhindi), është ana e 
fshehur e personalitetit të tij. Sjelljet 
e tilla janë të rëndomta në sëmundjet 
mendore p.sh. deluzione, halucinacione, 
çrregullime bipoloare, skizofreni etj. 
Meqenëse personi “i prekur” është i 
dobët dhe i përulur nga natyra, prandaj 
kur personi tjetër me aftësi më të 
madhe mendore a shpirtërore ndikon 
në vetëdijen, mendjen dhe ndjenjat 
e tij, ai arrin të thyejë magjinë e 
“demonit” përmes fuqisë së tij mendore 
e shpirtërore. Njerëzit materialistë 
arrijnë këtë ndryshim vetëm përmes 
përqendrimit mendor, ndërsa njerëzit 
shpirtërorë thyjenë “magjinë e xhindit” 
përmes përqendrimit shpirtëror dhe 
lutjes, dhe hipnotizimi është pa dyshim 
një realitet”.[18]

Për sa u përket deklaratave në intervistën 
e botuar në revistën “Tariq” (Tarik), ato 
bazohen në rrëfimin e një ngjarjeje të 
dëgjuar.

Dëgjuesi mund të ketë dëgjuar ose 
keqinterpretuar disa detaje, sepse, me 
sa mbaj mend, Hazret Kalifi IVr.a. nuk 
ka thënë në asnjë vend se kishte parë 

ndonjë xhind duke vendosur briskun 
e ri, por ka thënë se të nesërmen në 
mëngjes, ai kishte gjetur atje një brisk 
të ri rroje. Përveç kësaj, rrëfimi tjetër për 
ngjarjen e natës që Huzuri ka treguar, ka 
të ngjarë se ajo të ketë qenë një vizion, 
sepse mendimi i tij rreth xhindeve, që 
ai ka shprehur gjerësisht nëpër shkrime, 
biseda dhe seancat pyetje-përgjigje, i 
kundërvihet kategorikisht ekzistencës 
së këtij lloji xhindesh. 

Kështu, fjala “xhind” mund të ketë 
konotacione të shumta, por nuk do të 
jetë aspak e vërtetë nëse themi se në 
botën e fshehur ekzistojnë xhindet që 
u shërbejnë njerëzve si kukulla, ose ka 
xhinde të fuqishme, që i mbizotërojnë 
njerëzit dhe i shfrytëzojnë si vegël për 
qëllimet e tyre të fshehta. Po ashtu, 
nuk është e vërtetë se ka xhinde, që u 
japin miqve të tyre të mirat materiale, 
ndërsa hyjnë në trupin e armiqve dhe u 
shkaktojnë lloj-lloj telashesh. Mendime 
të tilla janë shpikje dhe fantazi të 
klerikëve, të cilët mashtrojnë popullin 
naivë dhe besëtytë me dredhitë e tyre. 
Ne nuk gjejmë asnjë bazë në Islam për 
kësisoj xhindesh dhe muslimanët e 
vërtetë duhet t’i shmangin besëtytnitë 
e tilla.

Po të kishin ekzistuar vërtet xhindet 
e tilla, ata duhet të përkrahnin 
domosdomërisht zotërinë tonë 
Muhammed Mustafanë (paqja dhe 

Koncepti i xhindeve në Islam

70    VËRTETËSIA  |  NUMRI 15



mëshira e Allahut qofshin mbi të), dhe 
të shkatërronin armiqtë e tij, sidomos 
atëherë kur kemi dëshmitë konkrete në 
Kuranin Famëlartë dhe hadithe, . se një 
grup xhindesh e kishte vizituar në Mekë 
dhe kishte dëshmuar për besimin e tyre 
në të. Historia e Islamit, që përshkruan 
këto “xhinde” me vetitë dhe sjelljet 
njerëzore, demaskon legjendat e kësisoj 
xhindesh imagjinare që nuk ekzistojnë 
kurrëkund në botë”.[19]

SHËNIME

1.	 نََاءَ
إِلإا
 وا  غطَُّ قاَلَ ‏”‏  َّهُ  �أن اللَّهِ صلى الله عليه وسلم  رَسُولِ  عَنْ  جَابِرٍ،   Sahihu عَنْ 

i Muslimit, kitab: 36 el-Eshribetu, bab: 12 
el-Emru bi-teghtijetil-inai…, hadith numër, 
2012a

2.	 صلى  النَّبِ�يِّ  مَعَ  يحَْمِلُ  كَانَ  َّهُ  �أن عنه  الله  رضى  هُرَيْرَةَ،  �أبِ�ي   عَنْ 
فقََالَ بِهَا  يتَبَْعُهُ  هُوَ  فبََيْنمََا  وَحَاجَتِهِ،  لِوَضُوئِهِ  دَاوَةً 

إ
� وسلم  عليه   الله 

�أسْتنَْفِضْ �أحْجَارًا  ابغِْنِي  فقََالَ ‏”‏  هُرَيْرَة‏َ.‏  �أبوُ  �أنََا  فقََالَ  هَذَا ‏”‏‏.‏  مَنْ   ‏”‏ 
فِي �أحْمِلهَُا  بِ�أحْجَارٍ  فَ�أتيَتُْهُ  بِرَوْثةٍَ ‏”‏‏.‏  وَلَا  بِعَظْمٍ  تَ�أتِنِي  وَلَا   بِهَا، 
فرََغَ ذَا 

إ
� حَتَّى  انصَْرَفْتُ،  ثمَُّ  جَنْبِهِ  لىَ 

إ
� وَضَعْتُ  حَتَّى  ثوَْبِ�ي   طَرَفِ 

الجِْنِّ طَعَامِ  مِنْ  هُمَا  قاَلَ ‏”‏  وْثةَِ  وَالرَّ العَْظْمِ  بََالُ  مَا  فقَُلتُْ  مَشَيتُْ، 
Sahihu i Buhariut, kitab: 63 Menakibul-
Ensar, bab: 32 Dhikrul-Xhin-ni, hadith 

numër 3860
3.	 Kurani Famëlartë 72:12.
4.	 Kurani Famëlartë 55:57.	
5.	 Muvatta Malik, kitab 47: Husnul Khalki, 

hadith numër 3 (1638), 
(përkth. “Është pjesë e përsosmërisë 
(ekselencës) së Islamit të dikujt, që t’i 
shmanget çdo gjëje që nuk i intereson atij”)

6.	 Melfuzat, vëll. III, f. 403, botimi 2016)
7.	 Mirkatul Jekin f i Hajati Nurudin, f. 249, 

botuar në shk. 2002. 

8.	 Gazeta Alfazl, Kadijan, nr. 82, vëll. 8, botimi 
i datës 2 maj 1921, f.7.

9.	 Kurani Famëlartë 6:113. 
10.	 Fezailul-Kuran (Urdu), nr 6, f. 387,388.
11.	 Tefsire Kabir, vëll. 4, f. 69,70.
12.	 Revelation, Rationality, Knowledge & Truth, 

f. 363,364.
13.	 Kurani Famëlartë 55:34.
14.	 Seanca pyetje-përgjigje, më 29 dhjetor 1984. 
15.	 Sahihu i Buhariut, kitab: el-Xhihadu ues-

sijeru, bab: el-imdadu bil-melaiketi fi 
Ghazveti Bedrin..., hadith numër 1763.

16.	 Gazeta e përditshme “Al-Fazl”, 13 qershor 
1950.

17.	 Hipokondria është frika patologjike ose 
besim i pathemeltë se personi vuan nga një 
sëmundje e rëndë, edhe pse ai nuk vuan 
nga asnjë sëmundje. Në këtë gjendje, njeriu 
shpreh ankth dhe alarmohet së tepërmi 
për simptomat fizike ose psikologjike që ai 
zbulon, sado të vogla të jenë ato, dhe bindet 
që ai vuan nga një sëmundje e rëndë. 

18.	 Hajate Kudsi [urdu] nga Molana Ghulam 
Resul Raxhek, fq. 617-618.

19.	 Answers to everyday issues, pj. XVII, Xhindet, 
gazeta the Weekly “Al-Hakam”, të datës 2 
korrik 2021. 

NUMRI 15  |  VËRTETËSIA    71



PSE NDALOHET MISHI 
I DERRIT NË ISLAM?

Sikur në mësimet e fesë hebre, edhe 
në Islam përdorimi i mishit të derrit 
konsiderohet haram ose i ndaluar, 

përveç rastit kur nuk gjendet asgjë tjetër 
për mbijetesë dhe konsumimi i tij është 
e vetmja mënyrë për t’i shpëtuar urisë.

Kurani Famëlartë shpall këtë ndalim me 
këto fjalë:

وَالمُْنْخَنِقَةُ  بِهِ   ِ اللَّهَّ لِغَيْْرِ  �أهِلَّ  وَمَا  الخِْنِزيرِ  وَلحَْمُ  مُ  وَالدَّ المَْيْتَةُ  علَيَْكُُمُ  حُرّمَِتْ 
علَََى  ذُبِحَ  وَمَا  ذَكَّيْتُُمْ  مَا  لَّاَّ 

إ
� َّبُعُ  ال�س �كََلأَ  وَمَا  وَالنَّطِيحَةُ  يةَُ  دِّ وَالمُْتََرَ وَالمَْوْقُوذَةُ 

كَفَرُوا مِن  ينَ  ِ يئَِسَ الَّذَّ اليَْوْمَ   ۗ فِسْقٌ  لِكُُمْ  ذَٰ  ۚ بِِالْْأأَزْلََامِ  تَ�سْتَقْسِمُوا  وَ�أن  النُّصُبِ 
نِعْمَتِِي  علَيَْكُُمْ  وَ�أتمَْمْتُ  دِينكَُُمْ  لكَُُمْ  �أكْْملَتُْ  اليَْوْمَ   ۚ وَاخْشَوْنِ  شَوْهُُمْ  تََخْ فلَََا  دِينِكُُمْ 
إنَّ 

فَ� ثْْمإٍِ ۙ 
فمََنِ اضْطُرَّ فِِي مَخْمَصَةٍ غيَْْرَ مُتجََانِفٍ لِّّإِ سْلََامَ دِيناً ۚ 

إِ
وَرَضِيتُ لكَُُمُ لْْإا

حِيٌم ‎۩ ‏ َ غفَُورٌ رَّ اللَّهَّ

“Ju ndalohen ngordhësira, gjaku, mishi i 
derrit, ajo që është therur a blatuar në 
emër të dikujt tjetër pos Allahut, ajo 
që është e mbytur, e vrarë, e rrëzuar, e 
vrarë nga goditja e brinjëve, ajo që kanë 
ngrënë egërsirat, përveçse nëse e keni 
therur (përpara se të ngordhej), ajo që 
është e therur në altarin e të adhuruarve 
të rremë dhe, (ju ndalohet) gjithashtu, 
të ndani pjesët mes jush duke hedhur 
shigjetat e fatit. Këto janë ligësi. Sot, 
kanë humbur shpresë mohuesit (të 
ndërhyjnë) në fenë tuaj. Andaj, mos u 

frikësoni prej tyre, por frikësohuni prej 
Meje. Sot, kam përsosur fenë tuaj për ju 
dhe jua kam plotësuar bekimin Tim dhe 
kam pëlqyer Islamin për ju si fe. Kushdo 
që detyrohet nga uria e madhe (të hajë 
diçka të ndaluar), duke mos qenë i anuar 
nga mëkati, (le ta dijë se) Allahu është 
shumë Falës, shumë Mëshirëbërës”.[1]

Ky ndalim renditet ndër ajetet e fundit 
të Kuranit, që i ishin shpallur Profetit 
Muhammed s.a.v.s.. Ai ndërroi jetë vetëm 
62 ditë më vonë.

Në një vend tjetër, Kurani përshkruan 
dhe arsyen pse ngrënia e mishit të derrit 
është e ndaluar dhe thotë: ٌَّهُ رِجْس ن

إ
 sepse“ فَ�

ai është i ndyrë”.[2]

Duhet përmendur se Islami nuk është e 
vetmja fe që ndalon mishin e derrit për 
pasuesit e tij, pasi feja hebre gjithashtu e 
ndalon atë.

Ky ndalim nuk bazohet vetëm në 
mundësinë që mishi i derrit mund të 
jetë i infektuar me trikinela, gjë që 
ndodh shpesh në vendet e nxehta ku u 
përhap për herë të parë Islami.

Nga ana tjetër, ndalimi bazohet në një 

Pyetje të shpeshta

NUMRI 15  |  VËRTETËSIA    72



filozofi të të ushqyerit, sipas së cilës çdo 
ushqim nxit ose dobëson në një mënyrë 
të caktuar disa karakteristika në natyrën 
njerëzore. Nëse flasim konkretisht, 
sjellja morale e njeriut ndikohet nga 
lloji i ushqimit që ai merr. Në botën 
shtazore, derri konsiderohet një kafshë 
e paturpshme. Ai është omnivore 
(gjithëngrënës), pra ushqehet pa asnjë 
problem me bar ose bimë të ndryshme 
si dhe me mishin e specieve të veta. Ai 
gjithashtu shfaq një sjellje të çuditshme 
e të papërmbajtshme në marrëdhëniet 
intime. Gjatë moshës parapubertetike 
derrat meshkuj jo vetëm që kryejnë 
marrëdhënie me femrat estrodike, por 
gjithashtu tregojnë sjelljen femërore 
ndaj derrave më të mëdhenj në moshë.[3]

Shkencëtarët perëndimorë kanë 
konfirmuar papastërtinë  e mishit të 
derrit në kuptimin që, nga pikëpamja 
ushqyese, ndonëse mishi i derrit 
konsumohet më së shumti në botë 
(36%), ai renditet i fundit për sa u takon 
vlerave ushqyese.[4]

Derri konsiderohet gjithashtu një kafshë 
dembele në të gjitha anët e botës. Emri i 
tij përdoret si sharje, për paturpësinë etj. 
Në Fjalorin e gjuhës shqipe fjala “derr” 
përveç kuptimeve parësore, ka edhe 
kuptime figurative. P.sh. nëse përdoret 
për njeriun, kjo do të thotë se ai është 
njeri shumë i trashë dhe i majmur; që 
nuk e mban veten pastër; i trashë nga 
mendja e kokëfortë dhe që është i ndyrë 

e i keq.

Në të folur dëgjohejmë shprehje: është 
bërë sa një derr, ha si derr ose zhgërryhet 
(gërhin) si derr. Madje ndajfolja 
“derrërisht” përdoret kur bëhet diçka pa 
kujdes p.sh. Hante (flinte) derrërisht.

Shqipja ka dhe disa fjalë të urta me 
emrin derr p.sh.:

“Nuk ka pyll pa derra” d.m.th. bashkë 
me të mirat do të gjesh edhe ndonjë gjë 
të keqe; midis shumë të mirëve ka edhe 
ndonjë të keq.

“Derri do plumb” fj. u. armiku duhet 
asgjësuar; e keqja duhet zhdukur 
menjëherë e me rrënjë.

E gjithë kjo e bën të qartë se ndalimi 
i ngrënies së mishit të derrit ka arsye 
religjioze, filozofike dhe shëndetësore.

SHËNIME

[1] Kurani Famëlartë 5:4.

[2] Kurani Famëlartë 6:146.

[3] Ford JJ., Differentiation of sexual behaviour 
in pigs, J Reprod Fertil Suppl. 1990;40:311-21. 
PMID: 2192047

[4] The Meat You Eat: What’s Good for You?

NUMRI 15  |  VËRTETËSIA    73



Cilat janë kostot mjedisore të luftës  
dhe si i përgjigjet Islami?

LUBNA JUNAID



Lufta ka gjithmonë të njëjtin përfundim: 
Shkatërrim.
Çdo herë që përfundon ndonjë luftë, e 
gjithë vëmendja përqendrohet në bilancin 
e humbjes së jetëve njerëzore, vlerësimin 
e  shkatërrimit të pronave dhe në barrën 
e madhe financiare. Megjithatë, viktima e 
heshtur e luftës mbetet mjedisi. Ne duhet 
të kërkojmë përgjigjen e pyetjeve se: Çfarë 
çmimi ka paguar mjedisi si pasojë e luftës 
moderne? Cilat janë rrjedhojat e këtij 
shkatërrimi mbi njerëzimin? Nga ndotja e 
tokës dhe shkatërrimi i pyjeve deri te grabitja 
e burimeve natyrore dhe kolapsi i sistemeve 
të menaxhimit. Pra, pasojat mjedisore të 
luftës janë shpesh të përhapura në shtrirje 
dhe janë të llahtarshme.
Ndikimi mjedisor i luftërave fillon të shfaqet 
edhe para vetë luftës. Përgatitja dhe mbajtja 
e forcave ushtarake lypin sasi të mëdha 
burimesh. Këto mund të jenë metale të 
zakonshme, ose minerale të rralla tokësore, 
pasuritë ujore, ose hidrokarbure. Automjetet 
ushtarake, avionët luftarakë, anijet, ndërtesat 
dhe infrastruktura kërkojnë mbi të gjitha 
energjinë, e cila shpesh sigurohet përmes 
naftës, që ka efikasitet të ulët.
Emetimet e CO² të ushtrive nga vendet e 
fuqishme tejkalojnë emetimin e shumë 
vendeve të botës të llogaritura së bashku. 
Departamenti i Mbrojtjes i SHBA-ve është 
konsumatori më i madh institucional i 
naftës në botë. Si rrjedhojë, ajo është një nga 
emetuesit kryesorë të gazrave serrë në botë.
Ndikimi i konflikteve në mjedis nuk është 
gjithmonë njësoj. Megjithëse disa konflikte 
të armatosura ndërkombëtare nuk zgjaten 
shumë, pasojat që lënë pas mund të sjellin 

NUMRI 15  |  VËRTETËSIA    75



shkatërrim kolosal. Po ashtu, disa luftëra 
civile mund të zgjasin për disa dekada, 
por ato zhvillohen me intensitet të ulët e 
me shtrirje të kufizuar. Të parët dhe më 
të rrezikuarat në shënjestër të sulmeve në 
fushatat ushtarake janë infrastrukturat 
rrugore, urat, ndërtesat civile, publike 
dhe pikat e tjera strategjike të armikut. 
Ndërsa asnjë nga këto nuk bëjnë pjesë 
në mjedisin dhe pasuritë natyrore, 
shkatërrimi i impianteve të trajtimit të 
ujërave të zeza, për shembull, degradon 
rëndë cilësinë e ujit të pijshëm në vend.
Konfliktet me intensitet të lartë 
kërkojnë dhe konsumojnë sasi të mëdha 
karburanti. Ato shkaktojnë emetime 
masive të CO². Rrjedhimisht çojnë 
në përshkallëzimin e ndryshimeve 
klimatike. Qarkullimi masiv i 
automjeteve, qofshin ushtarake apo 
civile në zonat e luftës, si dhe përdorimi 
intensiv i mjeteve shpërthyese, mund të 
çojnë në dëme të mëdha e të përhershme 
ndaj kushteve gjeografike, ekosistemeve 
natyrore dhe biodiversitetit të ndjeshëm. 
Nga përdorimi i armëve shpërthyese 
në vendet e banuara urbane, si dhe 
në zonat industriale krijohen sasi të 
mëdha mbeturinash dhe rrënojash, të 
cilat mund të shkaktojnë ndotje të ajrit 
dhe tokës. Ndotja mund të shkaktohet 
gjithashtu nga dëmtimi i industrive të 
vogla dhe i infrastrukturës së ndjeshme 
ndaj ekosistemeve, siç janë impiantet e 
trajtimit të ujit.
Lufta e Dytë Botërore në mbarë 

historinë njerëzore ishte konflikti që 
la pas dëme shkatërruese dhe numrin 
më të lartë të vrasjeve. Pasojat e saj 
vdekjeprurëse prekën mjedisin e mbarë 
globit, nga zjarret në pyje në Shtetet e 
Bashkuara deri te stuhitë e forta të rërës 
në Afrikën e Veriut.
Më 6 dhe 9 gusht 1945, SHBA-
të hodhën për herë të parë bombat 
bërthamore ndaj dy qyteteve japoneze, 
Hiroshima dhe Nagasaki. Të vrarë 
mbetën nga 130.000 deri në 215.000 
njerëz (kryesisht civilë). Fillimisht 
bomba atomike ishte një dritë verbuese, 
e shoqëruar nga një valë gjigante 
nxehtësie. Lëndët e thata e të ndezshme 
morën zjarr menjëherë, ndërsa frymorët, 
si njerëzit dhe kafshët që gjendeshin 
brenda rrethit gjysmë kilometrik nga 
vendi i shpërthimit vdiqën në çast. 
Vatrat e zjarrit, grimcat e pluhurit dhe 
mbeturinat radioaktive që fluturonin 
përreth, shkaktuan ndotjen e ajrit në 
atmosferë. Shpërthimet bërthamore 
dogjën dhe vranë shtazët e bimët, ata që 
u mbijetuan valeve të para, vdiqën më 
vonë nga reshjet radioaktive. Dëme të 
mëdha patën edhe kulturat bujqësore. 
Nga sasia e tepërt e blozës radioaktive 
u bllokuan puset që përdoreshin për ujë 
të pijshëm. Në këtë mënyrë, u shkaktua 
kështu një problem me ujin e pijshëm 
që nuk mund të zgjidhej për një kohë 
të gjatë.
Gjatë Luftës së Parë të Gjirit, vendet 
anëtare të koalicionit bombarduan 

Cilat janë kostot mjedisore të luftës dhe si i përgjigjet Islami?

76    VËRTETËSIA  |  NUMRI 15



Irakun me qindra tonë raketa që 
përmbanin uranium të varfëruar. 
Studimet kanë treguar një rritje të 
ndjeshme në përhapjen e kancerit në 
Irak. Kjo mendohet se lidhet direkt me 
kontaminimin radioaktiv nga predhat 
e përdorura nga ushtritë. Ndotja nga 
përdorimi i armëve kimike ka helmuar 
shtresat e tokës dhe pasuritë ujore të 
vendit, duke e bërë mjedisin ndoshta 
kancerogjen.
Në tetor 2001, Shtetet e Bashkuara 
sulmuan Afganistanin, si hapi i parë 
i “luftës kundër terrorizmit”. Kjo 
luftë i shkaktoi ekosistemit dëme të 
pakthyeshme. Nga armët e përdorura 
për shkatërrimin e objektivave ushtarake, 
qytetarët patën dëme të mëdha në 
gjendjen shëndetësore. Llogaritet që 
më shumë se 10,000 fshatra, bashkë 
me ekosistemet e tyre, u shkatërruan 
plotësisht. Rrënimi i infrastrukturës 
shkaktoi mungesën e ujit të pijshëm. 
Si rrjedhojë u shfaqën sëmundje të 
ndryshme të rënda, që lidheshin me 
ujin e ndotur. Lumenjtë dhe ujërat 
nëntokësore u kontaminuan nga 
deponitë e ndërtuara keq që gjendeshin 
pranë burimeve.
Sulmet ushtarake gjymtoi pjesën më 
të madhe të habitatit dhe jetës së botës 
shtazore në Afganistan. Një nga rrugët 
e rëndësishme të lëvizjes së zogjve 
mërgimtarë në botë kalon përmes 
Afganistanit. Numri i shpendëve që 
fluturojnë në ditët e sotme në këtë rrugë 

ka rënë me 85%. Ndotja nga përdorimi 
i lëndëve shpërthyese ka prekur ajrin, 
tokën dhe ujin. Një shembull është 
cikloniti, e cila është një substancë 
toksike që mund të shkaktojë kancer. 
Minat e shumta tokësore të lëna pas në 
tokat afgane shkaktojnë ende vdekjen e 
banorëve, qofshin burra, gra dhe fëmijë.
Përveç kësaj, kur nga lufta ndodh 
shpërngulja masive e popujve, ndikimet 
e saj në mjedis mund të jenë katastrofike. 
Kjo lëvizje njerëzish, nëpër fusha, lugina, 
pyje, brigje a bjeshkë lë gjurmë të thella në 
mjedis. Këto pasoja mund të ndihen për 
një kohë më të gjatë, kur lëvizjet bëhen 
në mënyrë spontane e të paplanifikuara. 
Në veçanti kur mungojnë kushtet 
elementare dhe shërbimet jetësore, 
si uji, kanalizimi dhe menaxhimi i 
mbetjeve. Për të përmbushur nevojat e 
tyre themelore, refugjatët i drejtohen 
mjedisit. Shpyllëzimi i shfrenuar, gjuetia 
e pakontrolluar, erozioni i tokës dhe 
ndotja e burimeve natyrore nga mbetjet 
njerëzore janë disa nga rrjedhojat e kësaj 
shpërnguljeje njerëzish, nga vatra e 
konfliktit në një vend të ri.
Në 1994, gjatë konfliktit civil të 
Ruandës, pothuaj 750 mijë refugjatë, 
për t’i shpëtuar gjenocidit, u strehuan 
në Parkun Kombëtar “Virunga” në 
kufi midis Ruandës dhe Ugandës. Një 
hapësirë natyrore prej 1100 kilometrash, 
e cila deri në atë kohë shërbente si 
habitat i mbrojtur për kafshët, si gjirafat, 
zebrat, buajët e bardhë, krokodilat, 

NUMRI 15  |  VËRTETËSIA    77



Cilat janë kostot mjedisore të luftës dhe si i përgjigjet Islami?

elefantët, hipopotamët etj. dhe më 
shumë se 530 specie shpendësh, u mësy 
nga refugjatët, ushtarët dhe bujqit që 
nuk dinin ku të çonin bagëtitë e tyre për 
kullotje. Ardhja e këtij fluksi refugjatësh, 
hapi një konflikt të rrezikshëm 
midis njeriut dhe kafshës. Dy llojet e 
antilopës lokale “Roan” dhe “Elanda” u 
zhdukën plotësisht. Për dy vjet radhazi, 
refugjatët kanë prerë disa tonë druri çdo 
ditë për ndërtimin e strehimoreve të 
përkohshme, për të ndezur zjarrin, ose 
për të prodhuar qymyrin për shitje. Deri 
sa të përfundonte konflikti e refugjatët 
të ktheheshin në vendbanimet e tyre, më 
shumë se 100 km² toka ishte shpyllëzuar. 
Një problem tjetër themelor, i cili shfaqet 
në vendet ku strehohen refugjatët ose në 
zonat urbane të përfshira në konflikte të 
armatosura, është menaxhimi i mbetjeve. 
Shpeshherë, mungesa e stabilitetit dhe 
pështjellimi i gjendjes shoqërore çojnë 
në përmbysjen totale të strukturave të 
shërbimeve publike. Kjo gjendje nxit 
një rritje të ndjeshme të grumbullimit 
të mbetjeve, në djegien e tyre në natyrë, 
në përkeqësimin e mirëmbajtjes, dhe 
mungesën e ndarjes dhe trajtimit të tyre. 
Struktura e menaxhimit të mbetjeve 
është vetëm një element i zbatimit të 
programit mjedisor e ekologjik, i cili 
përmbyset gjatë kohës së konflikteve. 
Në situata të tilla, ligjet, rregullat dhe 
metodat standarde mjedisore pushojnë 
së ekzistuari dhe nuk merren parasysh. 
Organet lokale dhe kombëtare mund 

të humbasin kapacitetin e tyre për 
vëzhgimin, kontrollin dhe zgjidhjen e 
problemeve mjedisore.
Islami e konsideron luftën si një akt 
i papëlqyer dhe shkatërrues. Kurani 
Famëlartë e përshkruan luftën si një 
zjarr dhe deklaron se qëllimi i Zotit 
është ta shuajë atë, sa herë që ajo 
flakëron. Kjo do të thotë se kur lufta 
bëhet e pashmangshme, ajo duhet të 
zhvillohet në shkallë më të kufizuar dhe 
me pasoja më të vogla të mundshme në 
jetë dhe pronë.
Islami e përligj luftën si një mjet 
mbrojtjeje, vetëm nëse përmes saj 
synohet zmbrapsja e agresorit, ose për 
të ndaluar sulmet e ushtrisë agresore. 
Megjithatë, në bazë të urdhrave 
Kuranore, edhe gjatë luftimeve të tilla, 
muslimanëve nuk u lejohet asnjë shkelje, 
apo padrejtësi ndaj palës tjetër. Allahu 
thotë:
۞‎ ََُبُّ �ٱلْمُُْعْْتََدِِين ِ َ الَا �يُحِ َنَِّإِ �ٱ�للَّهَ

ْ وََالَا تَعَْْتََدُُوٓٓا۟۟ۚ ۚ  تِِلُوُنَ�كُمْ ٰـ ينََ يُ�قَٰ ِ ِ �ٱ�لَّذِ تِِلُوُا۟۟ فِىى سََبِِيلِِ �ٱ�للَّهِ ٰـ وََ�قَٰ

Luftoni në rrugën e Allahut me ata 
që luftojnë me ju dhe mos e teproni. 
Njëmend, Allahu nuk i do ata që e 
teprojnë.1

Kur persekutimi i vazhdueshëm dhe 
rreziku i shfarosjes nga agresorët i 
detyruan muslimanët të shpallnin luftë 
në mbrojtje, ata gjithashtu zbatuan 
rregullat jashtëzakonisht të rrepta, të 
vendosura nga i Dërguari i Allahuts.a.v.s.. 
Kodi i luftës i dhënë nga Profetis.a.v.s. nuk 
kufizohej vetëm me çështjen e mbrojtjes 

78    VËRTETËSIA  |  NUMRI 15



së jetës njerëzore, por i përfshinte edhe 
dukuritë e tjera. Profeti Muhammeds.a.v.s. 
porositi ndjekësit e tij që, edhe nëse 
lufta zhvillohet në kushtet shtrënguese, 
përballë përndjekjes dhe shtypit të 
vazhdueshëm, ata nuk duhet të presin 
asnjë pemë nga pala kundërshtare, nuk 
duhet të dëmtojnë të mbjellat dhe 
nuk duhet t’u sjellin dëm kafshëve. 
Ai gjithashtu ndaloi rrëzimin, apo 
rrënimin e vendeve të shenjta fetare, 
apo përdorimin e çdolloj dhune ndaj 
popullatës civile e jo-ushtarake. 
Këto rregulla u hartuan në bazë 
të mësimeve të bukura të Kuranit 
Famëlartë. Ndërsa sot, edhe pse jetojmë 
në shek. 21, shohim që të dyja palët 
qëllojnë dhe bombardojnë rregullisht 
vendet civile, në kundërshtim të 
drejtpërdrejtë me mësimet e Kuranit. 
Ne shohim sesi ushtritë kundërshtare 
vënë në shënjestër qëllimisht qytetet 
dhe vendet e banuara, dhe si rrjedhojë 
vrasin njerëz të pafajshëm, rrafshojnë 
banesa dhe shkatërrojnë infrastruktura 
jetike. Edhe natyra paguan faturën e 
kësaj çmendurie përmes shkatërrimit të 
mjediseve të gjelbra dhe sipërfaqeve të 
mbjella. 
Pasojat e një konflikti ushtarak janë 
më shkatërruese dhe ndikimet e tij 
mjedisore janë të qëndrueshme si 
përpara. Luftërat bashkëkohore me 
anë të armëve kimike, biologjike 
dhe bërthamore kanë potencialin të 
shkaktojnë kërdi të paprecedentë 

mjedisore. Në një deklaratë për shtyp, 
në lidhje me luftën e vazhdueshme 
Rusi-Ukrainë, Hazret Khalifatul Masih 
V (Allahu e ndihmoftë fuqimisht) ka 
thënë:
“Për shumë vite, unë i kam paralajmëruar 
fuqitë e mëdha botërore se ato duhet 
të nxjerrin mësime nga historia, 
veçanërisht në lidhje me dy luftërat 
botërore katastrofike dhe shkatërruese 
që ndodhën në shekullin e 20-të. ...Pa 
dyshim, pasojat e çdo përshkallëzimi do 
të jenë të tmerrshme dhe jashtëzakonisht 
shkatërruese. Prandaj, është nevoja 
jetike e kohës që të bëhet çdo përpjekje 
e mundshme për të shmangur luftën 
dhe dhunën e mëtejshme.”2

Allahu i Plotfuqishëm na ruajt nga 
katastrofat globale që janë gjithnjë në 
rritje dhe mbizotëroftë paqja e vërtetë 
dhe e qëndrueshme në botë. Amin!

SHËNIME

1. Kurani Famëlartë 2:191

2. 24 shkurt 2022, www.pressahmadiyya.com/
press-releases/2022/02/statement-of-world-
head-of-the-ahmadiyya-muslim-community-
ragarding-russia-ukraine-crisis/

NUMRI 15  |  VËRTETËSIA    79



Emrat e Allahut



ابُُ كََّنَِّإِ نَْأَتََْ لْاوََّْهَّ

ةًً  َ نْكََْ رََ�حْمَ ُ ذِْْإِ هََدََيْتَْنََاَ وََهََبْْ لَنََاَ مِِنْْ �لَدُ


نَّبَّاَ الَا تُزُِغِْْ قُُلُوُبَنََاَ بَعَْْدََ  رََ

O Zoti ynë! Mos na shtrembëro zemrat 
tona, pasi na ke udhëzuar dhe na dhuro 
mëshirë prej Teje! Me të vërtetë, Ti je 
Dhuruesi i madh.1

Kuptimi leksikor

 el-Veh-hab (Dhuruesi) është një الوّهَّاب
ndër emrat e Allahut, i cili rrjedh nga 
folja ََوََهََب d.m.th. ai dhuroi, apo dha. هِِبََة 
(hibetun) tregon veprimin e dhurimit të 
diçkaje pa marrë asgjë në këmbim, sipas 
kuptimit të foljes وھب (ve-he-be). الوّهَّاب el-
Veh-hab (Dhuruesi) është mbiemri në 
shkallën sipërore e formës واھب (dhuruesi) 
dhe nënkupton atë që jep shumë dhe 
dhuron bujarisht (Akreb). Zoti është el-
Veh-habi, sepse Ai i ka dhuruar njeriut 
gjithçka që i duhej për të jetuar, si dhe 
aftësi e fuqi të duhura për t’u zhvilluar. 

Ai nuk e privon asnjë krijesë nga favoret 
e Tij.

Në Kuranin Famëlartë

Emrin el-Veh-hab e hasim 3 herë në 
Kuranin Famëlartë. Ajeti i sipërm 
përbën një lutje, që shpreh përulësinë, 
pasi robi lutet, dhe thotë: O Zot! 
Dhuroma mëshirën Tënde, edhe pse nuk 
e meritoj atë. Ne duhet ta bëjmë këtë 
lutje për t’u mbrojtur nga shtrembërime 
dhe devijime. Dy ajete të tjera janë si më 
poshtë:

ابِ۞ ةِ رَبِكَّ العَْزيِزِ الوَْهَّ �أمْ عِنْدَهُُمْ خَزَائِنُ رَحْْمَ

A kanë me vete thesaret e mëshirës së 
Zotit tënd Mbizotërues (dhe) Dhurues 
të madh?!2

ابُ۞ َّكَ �أنتَْ الوَْهَّ ن
إ
قاَلَ رَبِّ غْافِرْ لِِي وَهَبْ لِِي مُلْكًًا لََا ينَبَْغِي لِِأأَحَدٍ مِنْ بعَْدِي �

(dhe) tha: “O Zoti im! Më fal mua dhe 
më dhuro mbretërinë, e cila të mos i 
përshtatet askujt pas meje! Pa dyshim, 
Ti je Dhuruesi i madh!”3

Sipas Kuranit, profetësia dhe 
pejgamberllëku është dhuratë prej 
Allahut: المُْرْسَلِيَن مِنَ  وَجَعَلنَِِي  رَبِّّيِ حُكْماً   atëherë فوََهَبَ لِِي 
Zoti im më dhuroi urtësinë dhe më bëri 
prej të Dërguarve.4 Veti të larta janë 
gjithashtu një dhuratë prej Allahut: َوَوَهَبْنا 
تِناَ وَجَعَلنْاَ لهَُمْ لِسَانَ صِدْقٍ علَِيّاً حْْمَ ن رَّ  Këtyre u dhuruam لهَُم مِّ
mëshirën Tonë dhe lamë për ta një famë 
të vërtetë, të lartë.5

1 6 .  E L - V E H - H Ā B 
( D H U R U E S I )

NUMRI 15  |  VËRTETËSIA    81



emrat e allahut

Fëmija i dëlirë6, bashkëshorti/
bashkëshortja i/e mirë7 dhe familja e 
devotshme8 janë gjithashtu dhuratë prej 
Allahut. : نَّا ةً مِّ عَهُمْ رَحْْمَ  وَوَهَبْناَ لََهُ �أهْلََهُ وَمِثلْهَُم مَّ

Favoret e Allahut janë të përgjithshme 
dhe të veçanta. 

Mirësia e përgjithshme e Allahut është 
përmendur në ajetet:

وَعِلمًْا ةً  حْْمََّ ر ءٍ  شََيْ كُُلَّ  وَسِعْتَ  َّناَ   O Zoti ynë! Ti“  رَب
sundon çdo gjë me mëshirë dhe dije”9 

ءٍ  mëshira Ime përfshin çdo  وَرَحْْمَتِِي وَسِعَتْ كُُلَّ شََيْ
gjë.10

ـَٔرُونَ تََجْ ليَْهِ 
إ
فَ�  ُّ �ٱلضُّرُّ كُُمُ  مَسَّ ذَا 

إ
� ثُُمَّ   ۖ  ِ �ٱللَّهَّ فمَِنَ  ِّعْمَةٍ  ن ن  مِّ بِكُُم   Çdo وَمَا 

bekim që keni, është prej Allahut. Dhe 
kur ju prek dhimbja, Atij i përgjëroheni.11  
Çdo njeri, qoftë i devotshëm, apo i lig 
dhe çdo krijesë në tokë, ujë, apo qiell 
përfiton prej saj. 

Mirësia e veçantë e Allahut është 
mëshira dhe bekimet e Tij që u jepen 
besimtarëve të devotshëm. Allahu e 
thekson këtë në Kuran:
َّبِعُونَ  ينَ يتَ ِ يََاآتِناَ يؤُْمِنوُنَ۞ َّلَّذا ينَ هُُم بِ� ِ كََاةَ وََّلَّذا ينَ يتََّقُونَ وَيؤُْتوُنَ الزَّ ِ فسََ�أكْتُبُُهاَ لَِّلَّذ

يَّ سُولَ النَّبِِيَّ الْْأأُمِّ الرَّ

(Mëshirën time) do ta caktoj (në veçanti) 
për ata që druhen (ndaj Meje), japin 
zekat dhe që i besojnë ajetet Tona. Të 
cilët ndjekin të Dërguarin, Profetin e 
pashkolluar.12

Pastaj thotë: نَ المُْحْ�سنِِيَن نَّ رَحْْمَتَ لّلّهاِ قرَيِبٌ مِّ إ
� Sigurisht, 

mëshira e Allahut është afër 
mirëbërësve.13 Po ashtu lutja e Sulejmanit 
a.s. e nxjerr në pah këtë pikë:  تِكَ فِِي  وَ�أدْخِلنِِْي بِرَحْْمَ
الِحِيَن الصَّ  dhe me mëshirën Tënde më عِبَادِكَ 
prano në grupin e robërve të Tu të 
sinqertë.14

Kjo mëshirë, të cilën synojnë të dërguarit 
e Allahut dhe ndjekësit e tyre, kërkon 
bindjen e plotë tek Allahu, përmbushjen 
e kushteve të besimit dhe zbatimin e 
urdhrave të Tij. Kjo mëshirë e veçantë e 
Allahut shoqëron besimtarin e sinqertë 
dhe shfaqet përmes ndjenjës së lumturisë, 
begatisë dhe suksesit në punë. 

Në lidhje me këtë që Zoti i Plotfuqishëm 
i jep të mirat e Tij kujt të dojë, gjejmë 
një hadith sahih:
َّمَا �أجَلُكُُمْ فِيماَ خَلَا  ن

إ
ِ صلى الله عليه وسلم قاَلَ ‏ “‏ � رَ، �أنَّ رَسُولَ اللَّهَّ عَنِ ابْنِ عُُمَ

اليََْهوُدِ  وَمَثلَُ  مَثلَُكُُمْ  َّمَا  ن
إ
وَ� مْسِ  مَغَارِبِ الشَّ لََى 

إ
� العَْصْْرِ  بيَْْنَ صَلَاةِ  كََمَاَ  مِنَ أُلأامَمِ 

اَرِ علَََى قِيَراطٍ  لََى نِصْفِ النَّهَّ
إ
وَالنَّصَارَى كَرَجُلٍ �اسْتَعْمَلَ عُُمَّالًا فقََالَ مَنْ يعَْمَلُ لِِي �

لََى 
إ
اَرِ � قِيَراطٍ فعََمِلتَِ اليََْهوُدُ علَََى قِيَراطٍ قِيَراطٍ فقََالَ مَنْ يعَْمَلُ لِِي مِنْ نِصْفِ النَّهَّ

العَْصْْرِ علَََى قِيَراطٍ قِيَراطٍ فعََمِلتَِ النَّصَارَى علَََى قِيَراطٍ قِيَراطٍ ثُُمَّ �أنتُُْمْ تعَْمَلوُنَ 
مْسِ علَََى قِيَراطَيْْنِ قِيَراطَيْْنِ فغََضِبتَِ اليََْهوُدُ  لََى مَغَارِبِ الشَّ

إ
مِنْ صَلَاةِ العَْصْْرِ �

لًا وَ�أقلَُّ عَطَاءً ‏.‏ قاَلَ هَلْ ظَلمَْتُكُُمْ مِنْ حَقِّكُُمْ شَيئْاً  نُ �أكْثََرُ عََمَ وَالنَّصَارَى وَقاَلوُا نََحْ
َّهُ فضَْلِِي �أوتِيهِ مَنْ �شَأاءُ ‏”‏ ن

إ
قاَلوُا لَا ‏.‏ قاَلَ فَ�

Hazret Ibn Omeri r.a. ka përcjellë se i 
Dërguari i Allahut s.a.v.s. ka thënë: “Koha 
juaj, në krahasim me kohën e popujve të 
mëparshëm, është si koha midis namazit 
të asrit deri në perëndim të diellit. 
Shembulli juaj, në krahasim me të 
krishterët dhe me hebrenjtë, është si ai 
njeri, i cili mori disa punëtorë dhe i 
pyeti: “Kush do të punojë për muaj, nga 

82    VËRTETËSIA  |  NUMRI 15



mëngjesi deri në mesditë, për një kirat? 
Hebrenjtë e pranuan këtë ofertë dhe 
nisën punën. Pastaj, ai tha: “Kush do të 
punojë për mua, nga mesi i ditës deri në 
namazin e asrit, në këmbim të një kirati?” 
Atëherë, të krishterët e pranuan këtë 
dhe realizuan detyrën e tyre. Pastaj, ai 
pyeti: “Kush do të punojë për mua, nga 
koha e asrit deri në perëndim të diellit, 
në këmbim të dy kirateve?” Pastaj Profeti 
s.a.v.s. tha: “Ju jeni ata (që do të punojnë 
deri në perëndim të diellit)”. Hebrenjtë 
dhe të krishterët shprehën pakënaqësinë 
e tyre dhe thanë: “Pse duhet të punojmë 
më shumë dhe në fund të marrim më 
pak shpërblim?” Ai iu përgjigj: “A ju 
kam mohuar diçka nga të drejtat tuaja?” 
Ata u përgjigjën duke pohuar. Atëherë ai 
tha: “Kjo është prej mirësisë sime dhe 
unë ia jap kujt të dua”.15

Imam Teberiu (839-923) shkruan: “el-
Veh-habi është dhuruesi, i cili u dhuron 
robërve të Tij sukses dhe shpërblim, për 
shkak të qëndrueshmërisë së tyre në 
çështjen e fesë, bindjes ndaj Librit dhe 
besimit në të dërguarit e Tij”.

El-Hattabi (931-988) thotë: “Emri el-
Veh-hab i referohet atij, i cili dhuron 
bujarisht pa përfituar asgjë prej saj”. 

Ndikimi i këtij emri te besimtari

Shikoni dhuratat e Tij dhe bekimet e 
njëpasnjëshme. Bujaria e Tij vërshon 
nga të katër anët dhe vijon të shtohet. Ai 

i fal mëkatet,  lehtëson dhimbjen, shëron 
të sëmurin, begaton të varfrin, i jep dije 
të paditurit, udhëzon të humburin, 
çliron të robëruarin, qetëson të duruarin, 
i shton të mirat falënderuesit, fal të 
penduarin, shpërblen dashamirësin, i jep 
të privuarit, fuqizon të shtypurin dhe i 
mbulon të metat. Robërit nuk kanë 
asnjë të drejtë mbi Të dhe nuk humbet 
asnjë mund që bëhet për hir të Tij. 
Mëshira bujare e Allahut kërkon që 
besimtari të lavdërojë e të madhërojë 
Allahun, t’i afrohet Atij përmes bindjes 
dhe adhurimit dhe asgjë nga dhuntitë 
dhe të mirat e kësaj bote të mos e 
pengojnë atë në këtë rrugëtim. Të 
shprehë kënaqësinë mbi caktimin e 
Allahut, të tregohet i durueshëm përballë 
vështirësive duke besuar se kjo do t’i 
sjellë shpërblime të përhershme siç ka 
thënë Allahu:

ضْتُهُ مِنْْهمَُا الجَْنَّةَ ‏”‏‏. بِيبتَيَْهِ فصََبََرَ عَوَّ ذَا ابتَْليَْتُ عَبْدِي بِِحَ
إ
َ قاَلَ � نَّ اللَّهَّ إ

�

Kur unë sprovoj robin tim përmes 
(humbjes së) dy sendeve të tij të dashura 
(d.m.th. dy syve të tij), dhe ai tregohet i 
durueshëm, Unë do ta kompensoj atë 
me anë të xhenetit.16

Allahu thotë në Kuranin Famëlartë:
عاَء نَّ رَبِّّيِ لسََمِيعُ الدُّ إ

سْْحَاقَ �
إ
اعِيلَ وَ� سْْمَ إ

ي وَهَبَ لِِي علَََى الْكِبََرِ � ِ ِ الَّذَّ الحَْمْدُ لِِلّهّ

Lavdia është e Allahut që më dhuroi, 
pavarësisht nga pleqëria, Ismailin dhe 
Is’hakun. Vërtet, Zoti im e dëgjon shumë 
lutjen.17 Hazret Mesihu i Premtuara.s. e 

NUMRI 15  |  VËRTETËSIA    83



emrat e allahut

shtjellon këtë thënie dhe thotë:

“Njeriu është një krijesë e dobët dhe ai 
nuk mund të bëjë asgjë përveç mëshirës 
dhe mirësisë së Allahut të Madhërishëm. 
Vetë qenia e tij dhe të gjitha mjetet që i 
duhen për t’u ushqyer dhe për të 
mbijetuar varen plotësisht nga mëshira e 
Allahut. Ai që mburret për intelektin, 
njohurinë, pasurinë apo pronat e tij 
është një budalla, pasi të gjitha këto 
dhunti janë dhuruar nga Allahu i 
Madhërishëm”.18 

Ai gjithashtu shkruan: “Zoti i 
Madhërishëm, jo vetëm që i ka bekuar 
muslimanët me dhuratën e arsyes, por 
gjithashtu i ka hijeshuar ata me 
shkëlqimin dhe dritën hyjnore të 
shpalljes. Ata nuk duhet të ecin nëpër 
ato shtigje, në të cilat duan t’i çojnë 
filozofët dhe logjika e thjeshtë”.19

Ai e ka shtjelluar këtë çështje në një 
vend tjetër, me këto fjalë: “Nëse ne nuk i 
përdorim aftësitë, të cilat Allahu i 
Plotfuqishëm na ka bekuar për shkak të 
mëshirës së Tij të pakufishme, dhe i 
lëmë ato për t’u tretur e për t’u shpërbërë, 
atëherë ne jemi pa dyshim 
mosmirënjohës ndaj favoreve të Zotit. 
Prandaj, mbani mend se nëse falni 
namazin, por nuk i përdorni aftësitë 
tuaja dhe fuqinë tuaj e mbani pezull, 
atëherë lutjet dhe përgjërimet tuaja nuk 
do t’ju sjellin asnjë dobi. Nëse nuk kemi 
arritur të përdorim në dobi dhuratën që 

na është dhënë përpara, si mund të pritet 
që ne do të nxjerrim ndonjë fitim nga 
përdorimi i dhuratës tjetër?”20

SHËNIME

1. Kurani Famëlartë 3:8

2. Kurani Famëlartë 38:10

3. Kurani Famëlartë 38:36

4. Kurani Famëlartë 26:22

5. Kurani Famëlartë 19:51

6. Kurani Famëlartë 38:31

7. Kurani Famëlartë 24:75

8. Kurani Famëlartë 21:91, 38:44

9. Kurani Famëlartë 40:8

10. Kurani Famëlartë 7:157

11. Kurani Famëlartë 16:54

12. Kurani Famëlartë 7:157,158

13. Kurani Famëlartë 7:57

14. Kurani Famëlartë 27:20

15. Xhami et-Tirmidhiu, Kitab 44: el-Imthal err-
Resulilahi s.a.v.s., bab 82: Ma xha’aa fi metheli Ibn-
Ademe.., hadith numër 2871.

16. Sahihu i Buhariut, hadith numër 5653

17. Kurani Famëlartë 14:40

18. Hazret Mirza Ghulam Ahmed a.s., Melfuzat, 
vëll. II, botuar në Tilford, Angli, në 2019 nga 
Islami International Publications Ltd., f. 125.

19. Hazret Mirza Ghulam Ahmed a.s., Melfuzat, 
vëll. I, botuar në Tilford, Angli, në 2019 nga 
Islami International Publications Ltd., f. 65.

20. Hazret Mirza Ghulam Ahmed a.s., Melfuzat, 
vëll. I, botuar në Tilford, Angli, në 2019 nga 
Islami International Publications Ltd., f. 127.

84    VËRTETËSIA  |  NUMRI 15



ةِ �ٱلمَۡتِيُن۞ اَّقُ ذُو �ٱلقُۡوَّ ز َ هُوَ �ٱلرَّ نَّ �ٱَّللَّه إ
�

Në të vërtetë, Allahu është Furnizuesi, i 
Fuqishmi (dhe) i Forti.1 

اَّقُ ز  Er-Rezaku është një ndër emrat e �ٱلرَّ
bukur të Allahut. Kjo fjalë rrjedh nga 
rrënja رزق dhe si mbiemër ajo është në 
shkallën sipërore dhe jep kuptimin e 
intensitetit, dendurisë dhe shkallës së 
lartë të furnizimit. Sipas leksikut të 
njohur “Akrebul Mevarid” ُاَّزِق -er) �ٱلر
Rāzik) and ُاَّق ز  i takojnë (er-Razāk) �ٱلرَّ
vetëm Allahut të Plotfuqishëm, sepse 
vetëm Ai e furnizon krijesën e Tij dhe 
vetëm Atij i takon fuqia për të dhuruar 
nga dispozitat e dukshme dhe të 
fshehura. 

Kuptimi leksikor

Fjala ُزْق  er-Rizku (furnizimi) i referohet  الرِّ
çdo sendi që sjell dobi, fitim e mbarësi, i 

cili i jepet në mënyrë të vazhdueshme 
sipas caktimit të Allahut. Nga fjala 
“rizku” kuptojmë sendet që përdoren si 
ushqim nga njeriu. Kjo fjalë ka edhe 
kuptimin e nafakës dhe fatit. Rizku 
ndahet në dy kategori: 
1. Furnizimi lëndor përmes fuqisë dhe 
lëndëve të tjera të nevojshme për t’u 
mbajtur gjallë dhe për t’u zhvilluar. 
2. Furnizimi shpirtëror përmes dijes, 
njohurisë dhe ndërgjegjes. 
Përdorimi në Kuranin Famëlartë

Emri er-Rezaku është përdorur vetëm 
një herë në Kuranin Famëlartë. Në të 
besimtarëve u thuhet se, nëse kanë 
besim të sinqertë në Allah dhe i 
mbështeten vetëm Atij, nuk duhet të 
kenë frikë nga varfëria e uria. Derisa 
kafshët dhe zogjtë nuk mbeten pa 
ushqim, është e papranueshme që njeriu, 
i cili është krijesa më e lartë e Zotit, të 
vuajë nga uria, sidomos kur është i 
përgatitur për të flijuar gjithçka për hir 
të Tij. Allahu thotë:

مِيعُ العَْلِيُم۞ كُُمْ وَهُوَ السَّ يَّاَّ
إ
ُ يرَْزُقُهَا وَ� مِلُ رِزْقهََا اللَّهَّ َّةٍ لََا تََحْ يِّنْ مِنْ دَاب كََأأَ

E sa shumë gjallesa ka që nuk mbartin 
me vete ushqimin e tyre! Allahu i ushqen 
edhe ato, edhe ju. Ai është Gjithëdëgjuesi, 
i Gjithëdijshmi.2

Në një vend tjetër, Allahu thotë:
ِ رِزْقُهَا لَّاَّ علَََى اللَّهَّ

إ
َّةٍ فِِي الْْأأَرْضِ � وَمَا مِنْ دَاب

Nuk ka ndonjë gjallesë në tokë, përveçse 

1 7 .  E R - R E Z A K
( F U R N I Z U E S I )

NUMRI 15  |  VËRTETËSIA    85



Allahu ka marrë përsipër ushqimin e 
saj.3 Pyetjen e kahershme të njerëzve, 
Kurani e trajton në këtë mënyrë: 

  ۖ ُ تِ وَ�ٱلْْأأَرْضِ ۖ قُلِ �ٱللَّهَّ وَٰ ٰـ مَ نَ �ٱلسَّ قُلْ مَن يرَْزُقُكُُم مِّ

Pyet (mohuesit): Kush ju ushqen nga 
qiejt dhe toka? Thuaju (vetë): “Allahu!”.4

Atributi “Furnizues” në hadith

Në hadithin e mëposhtëm, i Dërguari i 
Allahut s.a.v.s. ka përshkruar mënyrën se si 
Allahu i furnizon robërit e Tij.

Hazret Ebu Dheri r.a. rrëfen se i Dërguari 
i Allahut s.a.v.s. ka përcjellë nga Allahu se 
Ai ka thënë: “O robërit e Mi! Unë ia 
kam ndaluar Vetes padrejtësinë dhe e 
kam bërë të ndaluar edhe midis jush, 
prandaj mos i bëni padrejtësi njëri-
tjetrit. O robërit e Mi! Jeni të gjithë të 
humbur, përveç atyre që Unë i kam 
udhëzuar, andaj kërkomëni udhëzimin 
dhe Unë do t’ju udhëzoj. O robërit e 
Mi! Ju të gjithë jeni të uritur, përveç 
atyre që Unë i kam ushqyer, prandaj 
kërkomëni mjetet e nevojshme dhe Unë 
do t’ju furnizoj. O robërit e Mi! Ju të 
gjithë jeni të zhveshur, përveç atyre që i 
kam veshur, prandaj kërkomëni dhe 
Unë do t’ju vesh. O robërit e Mi! Ju bëni 
mëkate ditë e natë, dhe Unë jua fal ato, 
prandaj kërkomëni falje se Unë do t’ju 
fal. O robërit e Mi! Nuk mund të më 
bëni asnjë dëm, edhe nëse doni, dhe nuk 
mund të më sillni asnjë dobi, edhe nëse 
dëshironi. O robërit e Mi! Nëse secili 

nga ju, të parët apo të fundit, njerëzit 
tuaj apo xhindet, të gjithë të bëhen aq të 
drejtë, sa është më i drejti nga ju, kjo nuk 
do të shtojë asgjë në sovranitetin tim. O 
robërit e Mi! Nëse të gjithë paraardhësit 
tuaj dhe pasardhësit tuaj dhe secili nga 
njerëzit dhe xhindet tuaj, t’i përngjanin 
njeriut më të lig në mesin tuaj, kjo 
prapëseprapë nuk do të ndryshonte 
asgjë në pushtetin tim. O robërit e mi! 
Nëse ju të gjithë, nga i pari (i njerëzimit) 
deri tek i fundit, dhe secili nga xhindet 
dhe njerëzit të tuboheshin në një fushë 
të hapur dhe secili prej tyre të më 
kërkonte diçka dhe Unë të plotësoja 
secilën kërkesë, kjo nuk do të pakësonte 
nga sundimi im, as aq sa është uji që 
mbetet në vrimën e gjilpërës, në 
krahasim me oqeanin. O robërit e Mi! 
Unë shkruaj vetëm veprat tuaja dhe 
pastaj ju shpërblej për to. Andaj, nëse 
dikush gjen mirësi, le të madhërojë e 
lavdërojë Allahun, ndërsa ai që gjen 
diçka tjetër (e jo mirësi), le të fajësojë 
veten e vet”.5

A është rizku i paracaktuar?

I Dërguari i Allahut s.a.v.s. ka thënë: 
“Përgatitjet e (nevojshme) për krjimin e 
njeriut bashkërenditen në barkun e 
nënës për 40 ditë në formën e spermës 
dhe pastaj bëhet ajo si një ngjizje gjaku 
për një periudhë të ngjashme. Pastaj ajo 
kthehet në një copëzë mishi për një 
periudhë të ngjashme. Pastaj Allahu 

emrat e allahut

86    VËRTETËSIA  |  NUMRI 15



dërgon një engjëll, i cili edhe e urdhëron 
atë për të shkruar katër gjëra. Atij i jepet 
ky urdhër “Shkruaji veprat e tij, rizkun e 
tij, kohën e vdekjes së tij, si dhe nëse ai 
do të jetë i mirë, apo i keq”. Pastaj atij i 
fryhet shpirti. (Mos harro) dikush nga 
ju, mund të ketë bërë vetëm vepra (të 
mira) derisa midis tij dhe xhenetit të 
ketë mbetur vetëm 1 krah distancë, por i 
del përpara caktimi (i tij) dhe ai nis të 
bëjë veprat e banorëve të xhehenemit. 
Ai vazhdon të bëjë (mëkate) derisa midis 
tij dhe xhehenemit, nuk mbetet veçse 
një krah (distance), por atij i del përpara 
caktimi i tij dhe ai edhe një herë nis të 
bëjë veprat e banorëve të xhenetit.6 

Çështja e paracaktimit (kaderit) është 
një nga gjashtë shtyllat e besimit në 
Islam, megjithatë mbetet mjaft e 
keqkuptuar dhe koklavitur. Ndër 
muslimanë, ka njerëz që besojnë 
verbërisht në kader, pra çdo çështje e 
madhe apo e vogël qoftë, është e 
paracaktuar nga Zoti, dhe njeriu nuk 
zotëron asnjë fuqi mbi rrethanat dhe 
ngjarjet. Gjithçka ndodh sipas një plani 
madhështor të Zotit. Ky koncept është 
mjaft problematik, pasi na përballon në 
mënyrë të pashmangshme me çështjet, 
si: krim, dënim, ndëshkim e shpërblim. 
Nëse njeriu nuk gëzon vullnet apo 
zgjedhje të lirë, ai nuk meriton as dënim, 
apo shpërblim për veprat e tij. Si ana 
tjetër e medaljes, ka muslimanë që 
besojnë se paracaktimi (kaderi) nuk luan 

asnjë rol në gjithçka që njeriu mendon, 
apo realizon. 

Allahu është i Plotfuqishëm, i 
Gjithëdijshëm dhe i Gjithëpranishëm, i 
cili qëndron jashtë kohës dhe hapësirës. 
Allahu thotë:

اَ ۞ ىٰهَ� اَ۞  وََقَدَْْ خََابََ مََن دَََ�سَّ اَ ‎﴿٨﴾  قَدَْْ فَْأَْلَحَََ مََن زَََكَّىٰهَ� فَلَْأَهََْمََهََا فُجُُُورََهََا وََتَقَْْوََىٰهَ�

“Ai (në gjenezën e tij) shpalli çfarë është 
e shtrembëta dhe e drejta për të. Pa 
dyshim, fitoi ai që e pastroi atë, dhe 
humbi ai që e shkeli atë”.7 Pra, Allahu ka 
pajisur natyrën njerëzore me aftësinë për 
të dalluar të keqen nga e mira, dhe i ka 
dhënë vullnet të lirë dhe mjete të duhura 
për të vepruar me ndershmëri, druajtje e 
çiltërsi. Allahu thotë:

رَََدَّ فَهَََدََىٰٰ۞ ى قَ ِ ىَٰٰوَّ۞  وََ�ٱ�لَّذِ ى خََلَقَََ فَسَََ ِ ۞ �ٱ�لَّذِ عَْْ�لْأَلَىى �بِِّكََ �ٱ َ رََ حِِ �ٱ�سْمَ �بِِّ �سََ

“Përmende shenjtërinë e emrit të Zotit 
tënd të Lartësuar, që krijoi dhe rregulloi; 
që përcaktoi (elementët), më pas 
udhëzoi”.8 Këtu lind pyetja: Derisa 
Allahu e di të kaluarën, të tashmen dhe 
të ardhmen, madje edhe atë që njeriu do 
të zgjedhë për veten, atëherë pse të mos 
besojmë se Ai na detyron të marrim një 
vendim të caktuar në kushte të caktuara?  
Hazret Mirza Tahir Ahmedi r.a., kryetar i 
4-t i Xhematit Musliman Ahmedia e ka 
trajtuar këtë çështje bukur. Njëherë 
dikush e pyeti: “Çfarë është paracaktimi? 
Nëse çdo çështje është e paracaktuar, a i 
mbetet ndonjë kuptim jetës njerëzore?” 

NUMRI 15  |  VËRTETËSIA    87



Ai iu përgjigj: “Së pari duhet të sqarojmë 
çështjen e paracaktimit. Një njeri lind 
në rrethana të caktuara, në një familje të 
caktuar dhe në një vend të caktuar, me 
disa avantazhe e epërsi dhe disa 
disavantazhe e humbje. A është ai në 
gjendje të ndryshojë diçka prej tyre? Ky 
është caktimi (kaderi), ose një ndër 
format e caktimit. Ky është një ndër 
llojet e paracaktimit (kaderit). 
Nganjëherë, disa çështje janë të 
ndërlidhura, në të cilat paracaktimi dhe 
përpjekja njerëzore janë të ndërthurura 
me njëra-tjetrën. Megjithatë, është 
vetëm në dijen e Zotit se njeriu,  ose do 
të kontribuojë përfundimisht për të çuar 
fatin e tij në shkatërrim e rrënim, ose në 
zhvillim e mbarësi. 

Nuk është absolutisht njohuria 
paraprake e Zotit, e cila përcakton 
rezultatin përfundimtar, përkundrazi 
është vullneti i lirë i njeriut që përcakton 
çështjen themelore të rrjedhojës. 
Ndonëse Zoti është në dijeni paraprake 
për atë që do të ndodhë, mirëpo kjo nuk 
ndikon në rrjedhën e ngjarjeve, pasi dija 
e Tij varet nga veprat e njeriut. Kjo është 
pjesa më e ndërlikuar, të cilën njerëzit 
shpesh nuk arrijnë të kuptojnë. Unë 
mundohem t’ua sqaroj këtë pjesë me 
anë të disa shembujve. Për mua, kjo 
është një çështje e thjeshtë, që nuk mban 
asnjë vështirësi. A e mbani mend, çfarë 
keni bërë sot në mëngjes? Edhe pse ju e 
dini tashmë atë që keni bërë sot në 

mëngjes, ju nuk mund të ndryshoni 
absolutisht asgjë. Kështu, dija nuk ka të 
bëjë asgjë me pandryshueshmërinë e të 
kaluarës suaj. Por, dija juaj është 
gjithashtu e pandryshueshme, sepse 
faktet janë të pandryshueshme. Tani, 
cila vjen përpara: faktet i paraprijnë 
dijes, apo dija u paraprin fakteve? 
Sigurisht, faktet i paprijnë dijes. Edhe 
në lidhje me të ardhmen, dija paraparake 
e Zotit vepron krejtësisht në të njëjtin 
mënyrë. Ai zotëron dijen paraprake, 
sepse ngjarjet e rrethanat do të rrjedhin 
absolutisht në përputhje me të, 
përndryshe Ai nuk do të kishte dijen 
paraprake, madje dija e Tij do të ishte e 
mangët dhe e gabuar. Ky është 
paracaktimi (i Zotit) ose një ndër llojet 
e tij”.9 

Ajeti i mëposhtëm gjithashtu i vë kapak 
kësaj çështjeje. Allahu thotë:

زِىَ  وَيََجْ لوُا۟  عََمِ بِمَا  ـُٓٔوا۟  ٰـ �أسَ ينَ  ِ �ٱلَّذَّ لِيَجْزِىَ  �ٱلْْأأَرْضِ  وَمَا فِِى  تِ  وَٰ ٰـ مَ �ٱلسَّ مَا فِِى   ِ وَلِِلَّهَّ
ينَ �أحْ�سنَُوا۟ بِ�ٱلحُْ�سْنََى۞ ِ �ٱلَّذَّ

“E Allahut është gjithçka që është në 
qiej dhe gjithçka që është në tokë, që ata, 
të cilët bënë të këqija, Ai t’i ndëshkojë 
për veprat e tyre, dhe t’i shpërblejë në 
mënyrën më të mirë ata që bënë të 
mira”.10 Për çështjen e rizkut, gjejmë një 
hadith të ngjashëm. 

ِ صلى الله عليه وسلم ‏ “‏ لوَْ �أنَّكُُمْ  ابِ، قاَلَ قاَلَ رَسُولُ اللَّهَّ رَ بْنِ الخَْطَّ عَنْ عُُمَ
اصًا وَترَُوحُ  يْْرُ تغَْدُو خِِمَ هِ لرَُزِقْتُُمْ كََمَاَ ترُْزَقُ الطَّ ِ ِ حَقَّ توََكُّلُّ ُونَ علَََى اللَّهَّ كُنْتُُمْ توََكَّلَّ

بِطَانًًا ‏”‏ ‏

emrat e allahut

88    VËRTETËSIA  |  NUMRI 15



Hazret Omer ibn Hattabi r.a. ka përcjellë 
se i Dërguari i Allahut s.a.v.s. ka thënë: 
Nëse ju i mbështeteni Allahut, ashtu 
siç kërkon mbështetja e Tij, Ai do t’ju 
furnizojë ashtu siç furnizohet një zog, i 
cili del i uritur në të gdhirë dhe kthehet 
i ngopur ndaj të ngrysur”.11

Si besimtar, njeriu duhet të jetë i 
vetëdijshëm për marrëdhënien e 
ndërlikuar mes mbështetjes tek Allahu 
dhe përpjekjes në konceptin e kërkimit 
të riskut. Nëse mendojmë se mbështetja 
tek Allahu bazohet vetëm në bindje 
dhe risku (nafaka) vjen vetvetiu pa 
përpjekje, do të jetë një kuptim i mangët. 
Megjithatë, nëse bën të kundërtën, 
pra vetëm përpjekje të nevojshme, pa 
kërkuar mbështetjen tek Allahu, do të 
jetë sërish një metodë e gabuar, e cila 
do ta çojë njeriun në një përfundim të 
padëshiruar.

Si mund të shtojmë riskun tonë?

Për shkak të nevojave të shumta dhe të 
ardhurave të kufizuara, nganjëherë 
përballemi me dilemat dhe sprovohemi 
për shkallën e besimit tonë. Në kësisoj 
rrethanash, shejtani na pëshpërit 
dyshime në mendje dhe na cyt për të 
investuar, apo angazhuar në veprime të 
ndaluara në Islam. Allahu thotë:

 ُ وَ�ٱللَّهَّ نْهُ وَفضَْلًًا ۗ  غْفِرَةً مِّ ُ يعَِدُكُُم مَّ وَ�ٱللَّهَّ ٱلفَْحْشَاءِٓ ۖ  نُ يعَِدُكُُمُ �ٱلفَْقْرَ وَيَ�أمُرُكُُم بِ� ٰـ َّيْطَ �ٱلش�
سِعٌ علَِيٌم۞ وَٰ

“Djalli ju frikëson nga varfëria dhe ju 
urdhëron shthurjen, kurse Allahu ju 
premton falje dhe bekime prej Tij dhe 
Allahu është Zgjerues, i Gjithëdijshëm”.12 
Derisa Allahu është Furnizuesi dhe çdo 
risk vjen prej Tij, andaj mbështetja tek 
Ai dhe nënshtrimi ndaj urdhrave të Tij 
është çelësi i çdo begatie. Përveç kërkimit 
të metodave të lejuara e hallall, besimtari 
duhet t’u përmbahet mësimeve të 
Kuranit dhe të hadithit. Disa prej tyre 
janë si më poshtë:

1. Namazi

لوَٰةِ وَ�ٱصْطَبِِرْ علَيَْْهاَ ۖ لََا نسَْـَٔلُُكَ رِزْقاً ۖ   ‏ وَ�أمُرْ �أهْلََكَ بِ�ٱلصَّ
نُ نرَْزُقُكَ ۗ وَ�ٱلعَْٰ�قِبَةُ لِلتَّقْوَىٰ ْ ۞نَّحَّ

Porosit familjen tënde për namazin dhe 
ji i qëndrueshëm në të. Ne nuk të 
kërkojmë ushqimin. Ne të ushqejmë ty. 
Fundi i përket druajtjes (ndaj Zotit).13 
Kjo tregon që namazi, i cili në vetvete 
është simboli i bindjes ndaj Allahut, 
është çelësi i çdo suksesi në jetë, si dhe 
burimi kryesor i furnizimit moral e 
shpirtëror. 

2. Lutja

Hazret Ume Selema r.a. ka përcjellë se i 
Dërguari i Allahut s.a.v.s. bënte këtë lutje 
për namazin e sabahut:

بْحَ  ذَا صََّلَّى الصُّ
إ
 عَنْ �أمِّ سَلمََةَ، �أنَّ النَّبِِيَّ ـ صلى الله عليه وسلم ـ كََانَ يقَُولُ �

لًا مُتقََبلًاَّ ‏”‏  نِِّيّ �أسْ�لُُكأَ عِلمًْا نََافِعًا، وَرِزْقاً طَيِّبًا، وَعََمَ
إ
َّهُمَّ � ُ ‏ “‏ الل حِيَن يسَُلِِّمّ

“O Allah! Të kërkoj dituri të dobishme, 
NUMRI 15  |  VËRTETËSIA    89



nafakë të pastër dhe punë të 
pranueshme”.14

ي  ِ َّيْلََةَ فكَََانَ الَّذَّ عْتُ دُعاَءَكَ الل ِ سََمِ عَنْ �أبِِي هُرَيْرَةَ، �أنَّ رَجُلًا، قاَلَ يََا رَسُولَ اللَّهَّ
عْ لِِي فِِي رِزْقِِي وَبََارِكْ لِِي  َّهُمَّ غْافِرْ لِِي ذَنبِِْي وَوَسِّ َّكَ تقَُولُ ‏”‏ الل لََىَّ مِنْهُ �أن إ

وَصَلَ �
فِيماَ رَزَقْتنَِِي ‏”‏ ‏.‏ قاَلَ ‏”‏ فهََلْ ترََاهُنَّ ترََكْنَ شَيئْاً ‏”

Hazret Ebu Hurejra r.a. rrëfen: Një njeri 
pyeti: “O i Dërguari i Allahut! Mbrëmë 
ju kam dëgjuar që po bënit një lutje”. 
Ajo që më ka mbetur prej asaj është se 
patët thënë: ‘O Allah! Më fal gjynahun, 
më zgjero në risk (nafakën time) dhe më 
beko në atë që më jep Ti”. Profeti s.a.v.s. e 
pyeti: “A shikon se ajo (lutje) të ketë lënë 
diçka?”15

I Dërguari i Allahut s.a.v.s. i lutej Allahut 
gjithmonë për furnizim e nafakë, edhe 
pse ishte robi më i dashur i Allahut. 
Prandaj edhe ne duhet t’i drejtohemi 
vazhdimisht er-Rrazakut (Furnizuesit) 
për çdo kërkesë dhe nevojë. 

3. Druajtja ndaj Allahut

Nëse druajtja ndaj Zotit mbizotëron në 
të gjitha çështjet e besimtarit dhe ai 
mundohet t’i përballojë vështirësitë me 
bindje e besnikëri, Allahu e premton për 
furnizim të paimagjinueshëm. Ai thotë:

ۥ مَخْرَجًا ۞‏ وَيرَْزُقْهُ  ُ عَل لَّهَّ َ يََجْ لـَْٔاخِرِ ۚ وَمَن يتََّقِ �ٱللَّهَّ
ِ وَ�ٱليَْوْمِ �ٱ مَن كََانَ يؤُْمِنُ بِ�ٱللَّهَّ

ِ فهَُوَ حَ�سْبُهُۥٓ ْ علَََى �ٱللَّهَّ تسَِبُ ۚ وَمَن يتََوَكَّلَّ مِنْ حَيْثُ لََا يََحْ

“...për çdokënd që beson në Allah dhe në 
Ditën e Ahiretit; dhe ai që i druhet 
Allahut, (Allahu) i gjen ndonjë 

rrugëdalje, dhe e ushqen nga atje që ai 
nuk e imagjinon dot. Dhe një që 
mbështetet tek Allahu, (ta dijë se) Ai 
është i mjaftueshëm për të”.16 

4. Kërkimi i faljes (Istikfari)

Surja Nuh rrëfen historinë e Hazret 
Nuhut a.s., i cili e predikoi popullin e tij 
ditë e natë dhe u kujtoi mirësitë dhe 
dhuntitë e Zotit. Ai u tregoi se, nëse do 
të madhëronin Zotin dhe t’i kërkonin 
falje për gabimet e tyre, do të tërhiqnin 
mëshirën e Zotit. Kurani thotë:

دْرَارًا۞‏ وَيمُْدِدْكُُم  مَاءَٓ علَيَْكُُم مِّ َّهُۥ كََانَ غفََّارًا۞ ‏يرُْسِلِ �ٱلسَّ ن
إ
َّكُُمْ �  فقَُلتُْ �ٱ�سْتَغْفِرُوا۟ رَب

رًا۞ ٰـ َّكُُمْ �نْْهأَ عَل ل َّكُُمْ جَنَّٰ�تٍ وَيََجْ عَل ل لٍ وَبنَِيَن وَيََجْ بِ�أمْوَٰ

“Dhe u thashë: Kërkojini falje Zotit tuaj, 
sigurisht, Ai është shumë Falës; Ai do të 
dërgojë qiellin që do t’ju reshë, do t’ju 
ndihmojë me pasuri e fëmijë, do të bëjë 
për ju pemishte dhe do të bëjë (edhe) 
lumenj”.17

5. Të shpenzuarit në rrugën e Allahut

Nëse një besimtar shpreh mirënjohje 
ndaj Allahut duke shpenzuar pasurinë 
për hir të Zotit në dobi të krijesës së Tij, 
Zoti e premton për lehtësi në jetë:

ا مَنۢ  ىٰ۞‏ وَ�أمَّ هُۥ لِليْسُْْرَ ُ ۞‏ فَ�سنَُيسَِّّرِ قَ بِ�ٱلحُْ�سْنََىٰ َّقَى۞‏ وَصَدَّ ا مَنْ �أعْطَىٰ وَ�ٱت  فَ�أمَّ
ىٰ۞‏ هُۥ لِلعُْسْْرَ ُ ۞‏ فَ�سنَُيسَِّّرِ بَ بِ�ٱلحُْ�سْنََىٰ ۞‏ وَكَذَّ لَ وَ�ٱ�سْتَغْنََىٰ بََخِ

“Andaj, ai që dhuroi (në rrugën e së 
vërtetës) dhe pati druajtje (ndaj Zotit), 
dhe vërtetoi më të mirën (duke e pranuar 

emrat e allahut

90    VËRTETËSIA  |  NUMRI 15



atë), Ne patjetër do t’ia mundësojmë 
lehtësinë. Kurse ai që u tregua koprrac 
dhe shpërfillës, dhe e quajti gënjeshtër 
më të mirën, Ne patjetër do ta 
shtrëngojmë”.18

SHËNIME

1. Kurani Famëlartë 51:59. 
2. Kurani Famëlartë 29:61. 
3. Kurani Famëlartë 11:7. 
4. Kurani Famëlartë 34:25. 
5. Sahihu i Muslimit, kitab 45: el-Birr, ues-Siletu 
uel Adab, bab 15: Tahrimudh-Dhulmi, hadith 
numër 2577a. 
6. Sahihu i Buhariut, Kitab: 59 Bede’ul Khalk, bab 
6: Dhikrul-Melaiketi, hadith numër 3208. 
7. Kurani Famëlartë 91:9-11. 
8. Kurani Famëlartë 87:2-4. 
9. Nga seanca pyetje-përgjigjesh, e mbajtur më 
14 prill 1996. 
10. Kurani Famëlartë 53:32. 
11. Xhami et-Tirmidhiu, kitab: 36 ez-Zuhd, bab: 
f it-Tevekul al-Allah, hadith numër 2344. 
12. Kurani Famëlartë 2:268. 
13. Kurani Famëlartë 20:133. 
14. Sunen Ibn Maxha, kitab: Ikametus Selati ues-
Sunetu f iha, bab: ma jukalu b’adet-teslim, hadith 
numër 925. 
15. Xhami et-Tirmidhi, kitab: ed-D’avatu ar-
Resulillahi s.a.v.s., hadith numër 3500) 
16. Kurani Famëlartë 65:3,4. 
17. Kurani Famëlartë 71:11-13. 
18. Kurani Famëlartë 92:6-11.

NUMRI 15  |  VËRTETËSIA    91



Humanity First shpërndan mishin e 
Kurbanit mes familjeve në nevojë në 
Tiranë

Më 11 korrik 2022, Organizata 
humanitare e Xhematit Musliman 
Ahmedia, Humanity First Deutschland, 
shpërndau mishin e Kurban Bajramit 
në 120 familje në nevojë në Tiranë. 
Prej tyre 90 familje u ndihmuan në 
Njësinë Administrative nr. 11, në 
Bashkinë e Tiranës. Aktiviteti u 
realizua në bashkëpunim me Bashkinë 
e Tiranës. Xhemati Musilman Ahmedia 
falënderon Znj. Migena Spaho, Drejtore 
e Shërbimeve Sociale në Bashkinë 
e Tiranës, për asistencën e dhënë në 
realizimin e këtij projekti përmes 
strukturave të Bashkisë.

Xhelsa Salana e 13-të e Xhematit 
Musliman Ahmedia të Shqipërisë
Xhemati Musliman Ahmedia i 
Shqipërisë zhvilloi me datën 9 tetor 
2022 Xhelsa Salanën (Tubimin Vjetor) 
e 13-të në ambientet e Xhamisë Bejtul-
Evel, në Tiranë. Ky është një aktivitet i 
përvitshëm i Xhematit, i cili fatkeqësisht 
kishte munguar për dy vitet e kaluara për 
shkak të pandemisë Covid-19.
Ky tubim synon mbledhjen anëtarëve të 
Xhematit dhe jo vetëm, për të diskutuar 
dhe mësuar tematike fetare, sociale dhe 
për të rifituar energji të reja shpirtërore.
Pas rregjistrimit të secilit pjesmarrës, 
organizimi filloi në orën 09:30 me 
ceremoninë e ngritjes së flamujve nga 
presidenti dhe zëvëndës presidenti i 
xhematit, z.Samad Ahmed Ghori dhe z. 
Bujar Ramaj. Ceremoni kjo që u mbajt 
në ambjentin e jashtëm, përpara godinës 
së misionit.
Më pas burrat dhe gratë, të ndarë, 
iu drejtuan ambjenteve të Xhelsës, 
respektivisht burrat brenda Xhamisë 
Bejtul-Evel dhe gratë në sallën e 
mbledhjeve brenda godinës së misionit.
Sesioni i parë i drejtuar nga z. Bujar 
Ramaj, zëvëndës president i Xhematit 
Musliman Ahmedia të Shqipërisë 
dhe nga z. Xhinahudin Saif, president 
i Xhematit Musliman Ahmedia të 
Kosovës, filloi me recitimin e Kuranit të 
Shenjtë nga z. Besmir Yvejsi i cili lexoi 
dhe përkthimin.

Lajme nga Xhemati Musliman Ahmedia

NUMRI 15  |  VËRTETËSIA    92



Fjala e mirëseardhjes u mbajt nga z. Sali 
Beja i cili pa u zgjatur shumë, ftoi në 
podium panelin drejtues. Fjalimin e 
parë e mbajti z. Samad Ahmed Ghori, 
presidenti i Xhematit Musliman 
Ahmedia të Shqipërisë, mbi temën 
“Kriza sociale dhe zgjidhja e saj”. Fjala e 
tij u përqëndrua në faktin se të gjithë ne 
dëshirojmë që ankthi dhe stresi të jenë 
larg prej nesh, dhe të gjithë të jetojmë 
të lumtur por, situata e botës këtë gjë 
na e bën gjithnjë e më të paarritshme. 
Megjithatë sipas z. Ghori ka një ushqim 
shpirtëror që na ndriçon shpirtin, falë së 
cilit ne mund t’ja dalim.
Më pas në monitorët e Xhelsës, në të 
dyja sallat, atë të burrave dhe atë të 
grave u shfaq video-insert-i i Saeed 
Mateas Gessler, gjermai që u udhëzua 
prej Zotit për të pranuar Islamin.
Pas një prezantimi të shkurtër të 
përkthimeve të Kuranit në gjuhë 
të ndryshme të botës, fjalën e mori 
zëvëndës presidenti i Xhematit 
Musliman Ahmedia të Shqipërisë, 
z. Bujar Ramaj. Ai mbajti një fjalim 
shumë emocionues me temën “Feja 
Islame në natyrën njerëzore”. Harmonia 
mes trupit dhe shpirtit, mes formës 
dhe përmbajtjes, mes së jashtmes dhe 
së brendshmes, është ajo që gjithmonë 
do t’ju sigurojë paqe dhe prosperitet. 
Ky ishte një nga mesazhet e filozofisë 
së Islamit që përcolli zoti Ramaj në 
fjalimin e tij.

NUMRI 15  |  VËRTETËSIA    93



Pas një ndërprerje të shkurtër për 
shplodhje dhe kafe, mbledhja rifilloi në 
orën 11:40 me fjalimin e titulluar “Dielli 
që po lind nga perëndimi”, i mbajtur nga 
z.Sali Beja. Ai foli rreth faktit se cilët 
janë sot përfaqësuesit e denjë të Islamit 
në botë. Ato popuj që as vetë nuk janë në 
paqe, që janë larg shkencës dhe logjikës, 
jashtë realitetit dhe të cilët vetëm e 
keqpërdorin emrin Islam, të ndarë dhe 
të përçarë, nuk mundet të jenë kurrsesi 
përfaqësues të vërtetë të Islamit. Z. 
Beja tha se është Xhemati Musliman 
Ahmedia ai që sot po mbron vlerat e 
pastra e të vyera të Islamit nëpër botë, 
nën udhëheqjen e Kalifatit të bekuar.
“Rruga e kërkimtarëve” ishte një 
dokumentar shumë emocionues dhe 
besimnxitës, i përgatitur nga kanali 
zyrtar i Xhematit, MTA (Muslim 
Television Ahmadiyya International) 
dhe i titruar në shqip i cili u ndoq nga të 
gjitë të pranishmit.
Zuber Khalil Khan, drejtor i organizatës 
bamirëse Humanity First i Gjermanisë 
për vendet e Ballkanit, mbajti një fjalim 
përshëndetës duke rrëfyer histori se 
si kjo organizatë bamirëse ka fituar 
respekt ndërkombëtar falë punës së 
saj të palodhur me qëllimin e vetëm 
të shërbimit ndaj krijesave të Zotit pa 
asnjë lloj axhende të fshehur.
Në orën 12:45 në ambjentin e xhamisë 
Bejtul Evel u falën të bashkuara namazet 
e drekës dhe të ikindisë dhe pastaj 

të pranishmit dolën në ambjentet e 
jashtme, ku ishte servirur me përkujdesje 
të veçantë dreka për burrat dhe për gartë.
Koha ishte e ngrohtë dhe me diell, çka 
e bëri të ngrënit jashtë të shijonte edhe 
më shumë.
Në orën 14:10 filloi sesioni i tretë dhe 
përfundimtar nën drejtimin e Dr. Abdul 
Shakoor Khan, ish-president i Xhematit 
Musliman Ahmedia të Shqipërisë, dhe 
presidentit aktual, z. Samad Ahmed 
Ghori.
Pas recitimit të Kuranit të Shenjtë, një 
tjetër video-insert e pati radhën, kësaj 
here një histori emocionuese e një 
gruaje europiane në rrugëtimin e saj 
drejt Islamit.
Fjalimi i fundit i kësaj Xhelse u mbajt nga 
z. Mariglen Beja, “Xhemati Musliman 
Ahmedia, një paraqitje”. Ai pohoi para 
të gjithëve se Islami i vërtetë është ai 
që buron nga Kurani dhe nga Profeti 
Muhamed s.a.v.s dhe që gjithashtu është 
i mbështetur përmes shenjave nga Zoti 
i Madhërishëm. Z. Beja shpalosi para 
të gjithëve kushtet dhe kriteret morale 
të deklaruara nga Hazert Mesihu i 
Premtuar a.s që secili nga ne ta quajë 
veten pjesë e Xhematit të tij të bekuar.
Në vitet 1900 Xhon Aleksandër Doui, 
themeloi qytetin Zion në Illinois SHBA 
me qëllim shkatërrimin e Islamit. Ai 
deklaroi se kushdo që do futet në këtë 
qytet duhet që së pari të konvertohet në 

94    VËRTETËSIA  |  NUMRI 15



të krishterë. Ai përdori një gjuhë tepër të 
ligë kundër Islamit dhe kundër Profetit 
Muhammeds.a.v.s.. Mesihu i Premtuar 
a.s., si shërbëtori i përkryer i Profetit 
Muhammeds.a.v.s., iu përgjigj sfidës së tij 
kundër Islamit me një sfidë personale në 
formën e një dueli lutjesh ku gënjeshtari 
do të demaskohej dhe do të vdiste brenda 
jetës së tjetrit. Profecia u përmbush. 
Dowie vdiq në mënyrë të poshtëruar 
duke pësuar paralizë, në vitin 1907, gjatë 
jetës së Mesihut të Premtuara.s.. Ditët e 
sotme Hazret Kalifi i V-të i Xhematit 
Musliman Ahmedia përuroi xhaminë 
Fat’he Adhim (Fitorja Madhështore) 
pikërisht në këtë qytet duke vulosur 
kështu një fitore madhështore të Mesihut 
të Premtuara.s. kundër një armiku të 
përbetuar të Islamit.
Ishte kjo përmbajtja e dokumentarit të 
fundit të kësaj Xhelse që u ndoq me 
shumë interes nga të gjithë të pranishmit.
Më pas, pak para fundit, presidenti 
i Xhematit z. Samad Ahmed Ghori 
mbajti fjalën e tij të falënderimit dhe të 
urimit për gjithë pjesëmarrësit dhe në 
fund, Dr. Abdul Shakoor mbajti fjalën 
e tij përshëndetëse duke falënderuar 
Allahun për sukseset e këtij Xhemati 
dhe duke u lutur në heshtje, sëbashku 
me audiencën për suksese të mëtejshme.
Në orën 15:30 Xhelsa Salana e 13-të 
e Xhematit Musliman Ahmedia të 
Shqipërisë u shpall e mbyllur, foto të 
rastit u mbajtën aty-këtu me grupe të 

ndryshme.

Xhelsa Salana e 56-të e Xhematit 
Musliman Ahmedia të Anglisë
Xhemati Musliman Ahmedia i 
Mbretësisë së Bashkuar zhvilloi me 
datat 5,6,7 gusht 2022 Xhelsa Salanën 
e 56-të. Meqë prej katër dekadësh, 
Britania është gjithashtu qendra e 
Kalifatit Ahmedia, andaj që nga 1984 
ky aktivitet i përvitshëm mbahet 
njëherazi si Tubimi Qëndror i Xhematit 
Musliman Ahmedia. Që nga viti 2006, 
ky tubim po zhvillohet në Hadikatul 
Mahdi, në Alton, Hampshire. Çdo vit 
kjo zonë rurale me bukurinë natyrore, 
me një hapësirë prej 208 hektarësh, 
bëhet kryeqenrda e vëmendjes. Gjatë 
periudhës së Xhelsës, këtu ngrihen mbi 
240 tenda dhe infrastruktura të tjera të 
nevojshme për t’u kujdesur për mysafirët 
që vijnë nga anembanë botës.
Më 4 gusht, Hazret Kalifatul Masih a.b.a 
vizitoi vendin ku mbahet tubimi dhe 
konrtrolloi përgatitjet nga afër. 
Në fjalimin hapës, Huzuri u tërhoqi 
vëmendjen anëtarëve ndaj synimit 
dhe qëllimit të Xhelsa Salanës, si 
dhe nënvizoi rëndësinë e ngritjes 
në vepra të mira dhe druajtje ndaj 
Allahut. Ai gjithashtu porositi për të 
lënë mosmarrëveshjet e për t’u pajtuar 
me njëri-tjetrin. Ai kërkoi që anëtarët 
duhet të përpiqen për një jetë të pastër, 
të dëlirë dhe harmonike. Më 6 gusht, 
në sesionin e paradites, Huzuri vizitoi 

NUMRI 15  |  VËRTETËSIA    95



sallën e grave dhe mbajti një fjalim. 
Në sesionin e pasdites, Huzuri mbajti 
një fjalim të gjatë në sallën kryesore 
dhe përmendi bekimet e Allahut mbi 
Xhematin Musliman Ahmedia gjatë 
një viti. Vetëm gjatë këtij viti, nga 109 
shtete dhe nga 160 kombësi të botës, 
176 mijë njerëz kanë pranuar Islamin e 
vërtetë duke u anëtarësuar në Xhematin 
Musliman Ahmedia. Elhamdulilah
Në sesionin e fundit të Xhelsës, Huzuri 
mbajti fjalimin mbyllës. Në përputhje me 
fjalimeve të tij nëpër Xhelsa Salana, ai 
shpjegoi mësimet e Islamit për të drejtat 
e njerëzve. Ai u ndal veçanërisht për të 
drejtat e lypsarëve dhe të nevojtarëve dhe 
përmendi porositë e Islamit nga Kurani 
dhe hadithi për këtë shtresë të shoqërisë 
njerëzore. Qindra mijëra ahmedianë 
dëgjuan këtë fjalim përmes transmetimit 
të MTA-së morën pjesë në lutje, me 
të cilën përfundoi kjo xhelse. Përveç 
4 fjalimeve frymëzuese të Kalifit, në 
Xhelsa Salana u mbajtën edhe 7 fjalime 
nga dijetarët e xhematit mbi tema të 
ndryshme. Edhe këtë vit për shkak të 
rregullave të Covid-19, vetëm anëtarët 
e Xhematit nga Britania dhe një pjesë 
e kufizuar mysafirësh nga vendet e tjera 
morën pjesë në Xhelsa Salana, megjithatë 
numri i përgjithshëm i pjesëmarrësve 
ishte 26649. Duke vazhduar traditën 
tashmë disa vjeçare, Kryetari i Xhematit 
të Gjermanisë së bashku me një grup 
prej 25 anëtarësh gjithashtu udhëtoi me 
biçikletë nga Gjermani deri në vendin ku 
zhvillohet Xhelsa. 
Për më shumë, vizitoni 
https://jalsasalana.org.uk/

NUMRI 15  |  VËRTETËSIA    96



Xhelsa Salana e 46-të e Xhematit 
Musliman Ahmedia të Gjermanisë
Xhemati Musliman Ahmedia i Gjermanisë 
mbajti Xhelsa Salanën e 46-të më 19,20,21 
gusht 2022 në Messe Karlsruhe. Edhe pse 
anëtarët e Xhematit të Gjermanisë ishin 
të lumtur se mund të merrnin pjesë sërish 
në këtë oazë të bekuar shpirtërore, por në 
anën tjetër ata ishin edhe të pikëlluar se 
Imami i tyre nuk ishte i pranishëm këtë 
herë. Megjithatë, Hazret Kalifi i Pestë 
(Allahu e ndihmoftë fuqimisht) iu drejtua 
të pranishmëve të Xhelsa Salanës përmes 
MTA-së dhe i ngazëlloi zemrat e tyre. 
4 sallat e kompleksit Messe Karlsruhe 
ishin ndarë në mënyrë të barabartë 
midis burrave dhe grave. Gjatë tri ditëve 
të Xhelsa Salanës, dijetarët mbajtën 10 
fjalime mbi tema të ndryshme. 
Në ditën e fundit, të gjithë po prisnin me 
padurim fjalimin mbyllës të Huzurit, dhe 
sa u shfaq ai në ekran, salla ushtoi nga 
parulla të zjarrëta. Ai përshkroi gjendjen 
alarmante të botës dhe më pas përvijoi 
parimet e Islamit për vendosjen e paqes 
së qëndrdueshme. Ai nënvizoi rëndësinë e 
drejtësisë dhe tregoi se paqja nuk mund të 
arrihet, derisa nuk jemi të gatshëm për të 
sakrifikuar interesat tona të ngushta. Sot, 
Zoti ka ngarkuar ndjekësit e Mesihut të 
Premtuar a.s. me këtë përgjegjësi, që ata të 
bëhen mbartës të paqes në çdo nivel të 
jetës shoqërore dhe të shpëtojnë botën 
nga errësira e plotë në dritë të përhershme. 
Këtë vit 19782 persona morën pjesë në 
Xhelsa Salana, ndërsa më shumë se 40 
mijë persona ndoqën programin e Xhlesa 
Salanës drejtëpërdrejtë në shtëpitë e tyre. 

NUMRI 15  |  VËRTETËSIA    97



O Zoti im! Bëje këtë qytet të paqes dhe 
ushqeji banorët e tij, që besojnë në Allah 
dhe në ditën e fundit, me fruta të çdolloji.

Kurani Famëlartë 2:127

Lutje për të kërkuar riskun dhe paqen

مَنَ ٰ
مَرٰتِ مَنۡ ا

َ
ہٗ مِنَ الثّ

َ
مِنًا وَّ ارۡزُقۡ اہَۡل

ٰ
ا بلَدًَا ا

َ
 رَبِّ اجۡعَلۡ ہٰذ

خِرِ
ٰ

ہِ وَ الیَۡوۡمِ الاۡ
مۡ باِللّٰ

ُ
مِنۡہ

ع لي في داري، وبارِكْ لي في رِزقي همَّ اغفرِ لي ذَنبي ، ووسِّ
َّ
الل

O Allah! Më fal gjynahun, më zgjero 
shtëpinë dhe më beko në atë që më jep Ti.

Musned Ahmed, vëll. 4, f. 63.

Hazret Ebu Hurejrah r.a. rrëfen: Një njeri pyeti: “O i Dërguari i 
Allahut! Mbrëmë ju kam dëgjuar që po bënit një lutje”. I Dërguari i 
Allahut s.a.v.s. e pyeti, ai ishte i sigurt nëse i kishte dëgjuar mirë fjalët? 
Ajo lutje është:

NUMRI 15  |  VËRTETËSIA    98



10	 Light upon Light
A comprehensive explanation of the verse 
“Allah is the Light of the heavens and the 
earth” (24:36)

	 HAZRAT MIRZA BASHIR-UD-DIN MAHMUD AHMAD
	 SECOND CALIPH OF PROMISED MESSIAH

18	 Those who honor the Quran 
	 will be honored in heaven
 	 HAZRAT MIRZA GHULAM AHMAD A.S.

PROMISED MESSIAH & IMAM MAHDI

20	 Nothing can be compared with 
	 faith
	 HAZRAT MIRZA GHULAM AHMAD A.S.

PROMISED MESSIAH & IMAM MAHDI

24	 Possibility of hearing the voice 
	 of Prophet Muhammad 
	 through technology – A clue 
	 from the Quran

USAMA AWAN

28	 Islam, Iman and Ihsan
	 - Three stages of faith

An explanation of the 2nd hadith from 
the famous collection “Forty Hadith of 
an-Nawawi” by famous Imam Yahyā ibn 
Sharaf al-Nawawī
SHAHID BUTT

42	 2nd Argument from “Ten 
	 Proofs for the Existence of God”

Ten Proofs for the Existence of God is an 
elegant and thoughtful disposition of the 
proofs of God’s existence found in the Holy 
Quran.

	 HAZRAT MIRZA BASHIR-UD-DIN MAHMUD AHMAD
	 SECOND CALIPH OF PROMISED MESSIAH

46	 The Holy Prophet 
	 Muhammads.a.v.s.

The founder of the Islam Prophet 
Muhammad p.b.u.h. is described as a 
mercy to all worlds, a champion of peace 
and as a perfect example. He is the moral 
and spiritual model for ore than 1.9 billion 
Muslims.
HADAYATULLAH HÜBSCH

52	 Do women have an unfair 
	 share in inheritance?

Answer to a common assumption 
that Islam doesn’t allow equal share in 
inheritance for men & women. 
FARHAN IQBAL

58	 What is the correct Islamic 
	 concept of the jinn?

What are Jinns and do they really exist? 
Do they have influence on human life and 
what they are capable of doing?
HAZRAT MIRZA MASROOR AHMAD

74	 The environmental costs of war 
	 and Islam’s solution

LUBNA JUNAID

80	 Attributes of Allah
Explanation of attributes al-Wahhab 
(the Bestower) and Ar-Razzaq (The All-
Provider, the Sustainer) from the Holy 
Quran and Hadith
SHAHID BUTT

92	 News from Jamaat
A summary of events held in Ahmadiyya 
Muslim Jamaat Albanian, Germany and 
United Kingdom. 

INDEX IN ENGLISH



(Të druajturit janë ata) që gëlltitin zemërimin dhe falin 
njerëzit. Dhe Allahu i do mirëbërësit.

(Ali-Imran 3:135)




