
Komentim i ajetit: 
Ihdinas-sirātal-mustekīm 
 

9

Përse besoj në fenë islame? 
 

18
Namazi - esenca dhe 

filozofia e tij 
 

25
Përqendrimi në namaz 

 
 

64

Analizë nga një nobelist

NR. 11PRANVERË 2021 WWW.ALISLAM.AL

VËRTETËSIA

Pse një komb mbetet i varfër?

BOTIM I XHEMATIT MUSLIMAN AHMEDIA TË SHQIPËRISË



I Dërguari i Allahut s.a.v.s. kishte 
paralajmëruar se Mesihu i 
Premtuar do të zbresë pranë një 
minareje të bardhë, në lindje të 
Damaskut. Kjo profeci u përmbush 
me ardhjen e Hazret Mirza 
Ghulam Ahmedit a.s. në Kadijan 
të Indisë, një qytezë që ndodhet 
pikërisht në lindje të Damaskut. 

Mesih i Premtuar 
& imam mehdi

Hazret Mirza Ghulam Ahmedi Hazret Mirza Ghulam Ahmedi a.s.a.s., , Mesih i Premtuar Mesih i Premtuar dhe dhe 
Imam Mehdi Imam Mehdi lindi në vitin 1835 në një familje fisnike në lindi në vitin 1835 në një familje fisnike në 
Kadijan të Indisë. Që në moshën e re, ai shfaqi interes Kadijan të Indisë. Që në moshën e re, ai shfaqi interes 
të veçantë në fe dhe ushqeu dashurinë për Profetin të veçantë në fe dhe ushqeu dashurinë për Profetin 
Muhammed Muhammed s.a.v.s.s.a.v.s.. Ai dallohej për fisnikërinë, dashamirësinë . Ai dallohej për fisnikërinë, dashamirësinë 
dhe vendosmërinë e tij. Me kalimin e kohës, njohuria dhe dhe vendosmërinë e tij. Me kalimin e kohës, njohuria dhe 
botëkuptimi i tij i besimit dhe zbatimit të tij në shoqëri u botëkuptimi i tij i besimit dhe zbatimit të tij në shoqëri u 
thelluan. Duke qenë një musliman i devotshëm, ai besonte thelluan. Duke qenë një musliman i devotshëm, ai besonte 
fuqimisht se të gjitha fetë janë të vërteta për sa i përket fuqimisht se të gjitha fetë janë të vërteta për sa i përket 
origjinës së tyre, megjithatë në rrjedhën kohore ato u janë origjinës së tyre, megjithatë në rrjedhën kohore ato u janë 
shmangur mësimeve burimore. Ai mbrojti dinjitetin e shmangur mësimeve burimore. Ai mbrojti dinjitetin e 
besimit dhe vërtetoi se ai është bashkëkohor dhe u përgjigjet besimit dhe vërtetoi se ai është bashkëkohor dhe u përgjigjet 
sfidave të kohës. sfidave të kohës. 

Përpjekjet e tij në përkrahje të besimit u shpërblyen prej Përpjekjet e tij në përkrahje të besimit u shpërblyen prej 
Allahut, i cili e dalloi atë si shërbëtor të përkryer të Islamit, Allahut, i cili e dalloi atë si shërbëtor të përkryer të Islamit, 
të Kuranit dhe të Profetit Muhammed të Kuranit dhe të Profetit Muhammed s.a.v.s.s.a.v.s., duke i dhuruar , duke i dhuruar 
bekimin e shpalljes nën shërbim të Profetit bekimin e shpalljes nën shërbim të Profetit s.a.v.s.s.a.v.s...

Misioni i tij ishte të shquante të vërtetat që përmban çdo Misioni i tij ishte të shquante të vërtetat që përmban çdo 
fe, si dhe të rigjallëronte mësimet e Islamit. Përmes këtij fe, si dhe të rigjallëronte mësimet e Islamit. Përmes këtij 
misioni, ai hodhi themelet për t’i bashkuar njerëzit dhe për misioni, ai hodhi themelet për t’i bashkuar njerëzit dhe për 
të vendosur paqe e harmoni të përhershme. të vendosur paqe e harmoni të përhershme. 

Më 1889, sipas urdhrit hyjnor, Hazret Mirza Ghulam Më 1889, sipas urdhrit hyjnor, Hazret Mirza Ghulam 
Ahmedi Ahmedi a.s. a.s. themeloi Xhematin Musliman Ahmedia. Kjo themeloi Xhematin Musliman Ahmedia. Kjo 
bashkësi që tashmë është shumëfishuar në numër e në bashkësi që tashmë është shumëfishuar në numër e në 
shtrirje, është angazhuar fuqimisht për të përçuar mesazhin shtrirje, është angazhuar fuqimisht për të përçuar mesazhin 
e Islamit deri në skajet e botës. e Islamit deri në skajet e botës. 

Gjatë periudhës në të cilën jetoi ai, Islami ishte nën Gjatë periudhës në të cilën jetoi ai, Islami ishte nën 
shënjestër të sulmeve armiqësore nga të gjitha anët dhe shënjestër të sulmeve armiqësore nga të gjitha anët dhe 

muslimanët në përgjithësi ishin në rënie të skajshme muslimanët në përgjithësi ishin në rënie të skajshme 
shpirtërore, duke pasur një besim të dyshimtë dhe krejtësisht shpirtërore, duke pasur një besim të dyshimtë dhe krejtësisht 
sipërfaqësor. Ai ndërmori një fushatë të jashtëzakonshme sipërfaqësor. Ai ndërmori një fushatë të jashtëzakonshme 
për t’i treguar botës fytyrën e bukur dhe të vërtetë të fesë për t’i treguar botës fytyrën e bukur dhe të vërtetë të fesë 
islame. Ndër përpjekjet e tij të çmuara e madhore, mund islame. Ndër përpjekjet e tij të çmuara e madhore, mund 
të përmendim: mbi tetëdhjetë libra, të cilët janë përkthyer të përmendim: mbi tetëdhjetë libra, të cilët janë përkthyer 
në më shumë se 60 gjuhë të botës si në më shumë se 60 gjuhë të botës si ““Filozofia e mësimeve Filozofia e mësimeve 
të Islamittë Islamit” ” , , ““Brahin-e-AhmediaBrahin-e-Ahmedia”” etj., qindra ligjërata me  etj., qindra ligjërata me 
njohuri të thella të mistikës e debate të shumta fetare, të njohuri të thella të mistikës e debate të shumta fetare, të 
cilat argumentojnë më së miri se feja islame është një fe e cilat argumentojnë më së miri se feja islame është një fe e 
gjallë, nëpërmjet së cilës njeriu mund të lidhë kontakt me gjallë, nëpërmjet së cilës njeriu mund të lidhë kontakt me 
Krijuesin dhe arrin të komunikojë me Të.Krijuesin dhe arrin të komunikojë me Të.

Shumica nga veprat e tij janë shkruar në gjuhën urdu, disa Shumica nga veprat e tij janë shkruar në gjuhën urdu, disa 
janë në gjuhën arabe e disa të tjerë edhe në gjuhën perse. Ai janë në gjuhën arabe e disa të tjerë edhe në gjuhën perse. Ai 
gjithashtu provoi se mësimet e Kuranit Famëlartë dhe ligji i gjithashtu provoi se mësimet e Kuranit Famëlartë dhe ligji i 
fesë islame kanë fuqinë të ngrenë e të përsosin nivelin moral, fesë islame kanë fuqinë të ngrenë e të përsosin nivelin moral, 
intelektual dhe shpirtëror të njeriut. Ai deklaroi se Zoti i intelektual dhe shpirtëror të njeriut. Ai deklaroi se Zoti i 
Madhërishëm e ka caktuar atë si Madhërishëm e ka caktuar atë si Mesih Mesih dhe dhe Imam MehdiImam Mehdi, siç , siç 
ishte përmendur në profecitë e Biblës, të Kuranit Famëlartë ishte përmendur në profecitë e Biblës, të Kuranit Famëlartë 
dhe të haditheve të Hazret Profetit Muhammed dhe të haditheve të Hazret Profetit Muhammed s.a.v.s.s.a.v.s...

Nga 1889 deri 1908 kur ai ndërroi jetë, mijëra njerëz iu Nga 1889 deri 1908 kur ai ndërroi jetë, mijëra njerëz iu 
bindën atij dhe lidhën besëlidhje me të. Ky bekim vazhdon bindën atij dhe lidhën besëlidhje me të. Ky bekim vazhdon 
të përhapet përmes Kalifëve (zëvendësve) të tij. të përhapet përmes Kalifëve (zëvendësve) të tij. 

Aktualisht, Hazret Mirza Masrur Ahmedi (Allahu e Aktualisht, Hazret Mirza Masrur Ahmedi (Allahu e 
ndihmoftë fuqimisht) është udhëheqësi botëror i Xhematit ndihmoftë fuqimisht) është udhëheqësi botëror i Xhematit 
Musliman Ahmedia dhe Kalifi i Pestë i Mesihut të Premtuar Musliman Ahmedia dhe Kalifi i Pestë i Mesihut të Premtuar 
a.s.a.s.. Ky Xhemat sot është përhapur në më shumë se 205 vende . Ky Xhemat sot është përhapur në më shumë se 205 vende 
të botës dhe përbëhet nga miliona anëtarë.të botës dhe përbëhet nga miliona anëtarë.



FETË E BOTËS

Mposhte zemërimin!

(Të druajturit janë ata) ... që 
shpenzojnë edhe në kamje, edhe 
në skamje, që gëlltitin zemërimin 
dhe falin njerëzit. Dhe Allahu i 
do mirëbërësit. Dhe që kur bëjnë 
ndonjë paturpësi a shkelin veten 
e tyre, e kujtojnë Allahun dhe 
i kërkojnë falje për mëkatet e 
tyre - e kush mund t’i falë mëkatet, 
përveç Allahut! - dhe ata nuk 
këmbëngulin duke ditur për ato që 
kanë bërë. 
 
ISLAMI, KURANI FAMËLARTË,  3:135-
136. 
 

Ebu Hurejra r.a. transmeton se i 
Dërguari i Allahut s.a.v.s. ka thënë: 

“Nuk është trim ai që fiton në 
mundje, por trim është ai që e 
përmban zemërimin”. 

 
ISLAMI, 
PROFETI  MUHAMMED S.A.V.S 
SAHIHU I BUHARIUT, KITAB “EL-EDEB”, 
BAB: “EL-HADHERU MINEL GHADABI” , 
HADITHI NR. 6114. 
 

Nëse doni të fitoni dijen e shenjtë, 
mos flisni duke qenë i mposhtur 
nga vetvetja, sepse fjala juaj do 
të jetë e zbrazët nga urtësia dhe 
njohja ndaj Zotit.  

ISLAMI, 
MESIHU I PREMTUAR A.S., NESIME DA’VET, 
RUHANI KHAZA’IN, V. 19, F. 365-366.

 

Kush nuk zemërohet shpejt vlen 
më tepër se një luftëtar i fortë, dhe 
ai që e urdhëron frymën e tij vlen 
më tepër se ai që mposht një qytet.  

KRISHTËRIMI, 
DHJATA E VJETËR, 
FJALËT E URTA, 16:32.

Zemërimi privon të mençurin nga 
mençuria e tij, dhe profetin nga 
frymëzimi i tij. 

JUDAIZMI, 
“TRACTATE PESACHIM.” TALMUD. 66B.

 

Kur një i lig mëson çka është e 
mira, dhe ju vjen për të shkaktuar 
çregullim, duhet të ruani qetësinë. 
Ju nuk duhet ta qortoni atë me 
zemërim. Atëherë, i ligu që ka 
ardhur për t’ju mallkuar, vetëm 
vetveten do ta dëmtojë.  

BUDIZMI, 
SUTRA DYZETEDY PJESA 7.
 

Njeriu më i fortë është ai, i cili ka 
fuqi të mposhtë dëshirat e tij të liga 
dhe që arrin të shpëtojë veten nga 
këto pesë vese: Koprraci, Zemërim, 
Epsh, Paturpësi dhe Babëzi.

ZOROASTRIANIZMI, 
MINO-Ī-KHERAD, XLI. 8-11.

Zemërimi nxit më shumë zemërim, 
kurse falja e dashuria të çojnë në 
më shumë falje e dashuri.

XHAINIZMI, 
MAHAVIRA
SUTRA 42, PJESA 7



9	 Ajetul Kursij 
	 dhe komentim i tij 

Vërtetësia vijon t’ju sjellë shqipërimin 
e Et-Tefsīr-ul-Kebīr: (komentim 
i gjerë i Kuranit), të shkruar nga 
Hazret Mirza Bashiruddin Mahmud 
Ahmed r.a., Kalifi i Dytë i Mesihut të 
Premtuar.  Et-Tefsīr-ul-Kebīr është një 
prej komentimeve më të thella e të 
argumentuara, të Kuranit Famëlartë
HAZRET MIRZA BASHIRUDDIN MAHMUD AHMED R.A., 
KALIFI I DYTË I MESIHUT TË PREMTUAR

24	 Ky Zot është kushti 
	 i Xhematit tonë 
	 HAZRET MIRZA GHULAM AHMED A.S.

MESIH I PREMTUAR DHE IMAM MEHDI 

26	 Paqja e paarritshme?!
	 Pse duhet të kthehemi te Zoti?

Nëse ekziston një farë shprese për 
civilizim, që një bashkësi njerëzish 
frymëzues, fisnikë dhe të dobishëm 
të dalin nga kakofonia aktuale e 
grindjeve, shkatërrimit, nihilizmit 
dhe fanatizmit, të gjithë ne duhet të 
kthehemi te Zoti dhe të ndryshojmë.
DR. NASIM REHMATULLAH

30	 Depresion | Shenjat dhe 
	 trajtimi

Depresioni është më shumë se 
thjesht trishtim; është quajtur si 
problemi shëndetësor mendor 
numër një aktualisht në botë.
SAMAR HAFEEZ 

36	 Pse një komb mbetet i varfër?
Analizë nga një nobelist 
PROF. DR. ABDUS SALAM

48	 Mbështetja te Zoti i Lartësuar
Fragment nga libri “Jeta 
e Muhammedit s.a.v.s.”
HAZRET MIRZA BASHIRUDDIN MAHMUD AHMED R.A., 

KALIFI I DYTË I MESIHUT TË PREMTUAR

	
52	 Pikëpamja e Islamit mbi 
	 jetën pas vdekjes

Një shkrim që synon të zbërthejë 
enigmën e vdekjes dhe të 
analizojë jetën pas vdekjes nga 
këndvështrimi i Islamit
MALIK JAMIL R. RAFIQ

68 	Pozita e lartë e Ehli Bejtit dhe 
	 e Hazret Imam Husejnit r.a.

	 HAZRET MIRZA GHULAM AHMED A.S.

MESIH I PREMTUAR DHE IMAM MEHDI 

PËRMBAJTJA

PRANVERË 2021 NUMRI XI

VËRTETËSIA



48

36

72	 Emrat e Allahut
Vërtetësia ju sjell kuptime të thella 
që përmbajnë atributet e Allahut.

80	 Një vit me Covid-19
Një përmbledhje aktivitetesh gjatë 
kohës së pandemisë nga Xhemati 
Musliman Ahmedia dhe organizata 
e tij humanitare “Humanity First” në 
Shqipëri, Kosovë dhe Gjermani.

94	 A duhet të agjërojmë
	 nëse jemi në udhëtim ose të 
	 sëmurë?

Një përgjigje e argumentuar në bazë 
të Kuranit, hadithit dhe thënieve 
të Mesihut të Premtuar a.s.

9



Eseja e titulluar “Filozofia e 
mësimeve të Islamit” është 
shkruar në gjuhën urdu nga 
Hazret Mirza Ghulam Ahmed 
a.s., Mesihu i Premtuar dhe 
Imam Mehdiu, si përgjigje 
ndaj ftesës së Z. Svami 
Sad’hu Shogan Çander, i cili 
organizoi Mbledhjen e Madhe 
të Feve, në Town Hall të 
qytetit Lahor në datat 26 – 29 
dhjetor të vitit 1896. Dijetarët 
muslimanë, të krishterë, arjë 
dhe të feve të tjera ishin ftuar 
për të përfaqësuar fenë e tyre 
përkatëse. Atyre u ishte caktuar 
të ligjëronin rreth pesë pyetjeve 
të kërkuara në bazë të Librit 
që ata besonin si Hyjnor:

1.	 Gjendjet trupore, morale 
dhe shpirtërore të njeriut

2.	 Cila është gjendja e 
njeriut pas kësaj jete, pra 
në botën vijuese?

3.	 Cili është qëllimi i vërtetë 
i qenies së njeriut në 
këtë botë dhe si mund të 
përmbushet ai qëllim?

4.	 Si ndikojnë veprat te 
njeriu në këtë botë dhe 
në botën vijuese?

5.	 Cilat janë mjetet për të arritur 
dijen dhe njohjen Hyjnore?

Lexoni online:
https://www.ahmadiyya-islam.org/al/librat/

ose blini këtu:
https://www.ahmadiyya-islam.org/al/kontaktoni/



KRYEREDAKTOR
Samad Ahmed Ghori

BORDI EDITORIAL
Jinahuddin Saif, Bujar Ramaj, 
Shahid Butt, Rexhep Hasani

REDAKTOR GJUHËSOR
Besmir Yvejsi

FAQOSJA
Shahid Butt 

MENAXHER
Idriz Ramadani
Email: idriz.xhamajl@gmail.com

PËR ABONIM KONTAKTONI:
SHQIPËRI
Sali Beja
Email: salibeja@gmail.com
KOSOVË
Shkëlqim Bytyçi
Email: shkelqimbytyci@gmail.com

SHTYPUR NË SHTYPSHKRONJËN
RanaPoster.de Druckerei
Robert-Perthel-Str. 15
50739 Köln-Bilderstöckchen, Deutschland
Email: masood313@aol.com

ADRESA POSTARE

NË SHQIPËRI:
Xhemati Musliman Ahmedia i 
Shqipërisë, pranë Vodafonit, 
Rr. “Pavarësia” Km. 1, Mëzez,
Kutia Postare 8176, Tiranë, Shqipëri
Email: amj.albania@gmail.com

NË KOSOVË:
Xhemati Musliman Ahmedia i Kosovës
Rr. “Elbasani”, nr. 9,
Lagjja e Spitalit, 
Kutia Postare 43,
Prishtinë 10000, Kosovë
Email: amj.kosovo@gmail.com

NË GJERMANI:
Albanian Desk
Barendorfer Bruch 15,
58640, Iserlohn, Deutschland
Email: albanian.desk@gmail.com

KONTAKT REDAKSI
M +355 67 216 8054, (0) 694644888
M +383 44 817 813
T  +355 42 391 080

WEBSITE
www.alislam.al

VËRTETËSIA

Foto në kopertinë
Titull: disa grataçela,
Vendi: Seuli, kryeqyteti i Koresë së Jugut
Foto nga Ethan Brooke nga Pexels.com

KORRIGJIME 

për numrin e kaluar (nr. 10)

Faqja Paragrafi Fjalia e saktë
50 3 Ai që lexon 

Kuranin 
dhe e nuk 
praktikon 
atë, Kurani 
i Shenjtë e 
mallkon atë.



Ajetul Kursij dhe komentim i tij

Vërtetësia vijon t'ju sjellë shqipërimin e Et-Tefsīr-ul-Kebīr: 
(komentim i gjerë i Kuranit), të shkruar nga Hazret Mirza 

Bashiruddin Mahmud Ahmed r.a., Kalifi i Dytë i Mesihut të 
Premtuar.  Et-Tefsīr-ul-Kebīr është një prej komentimeve më të 

thella e të argumentuara të Kuranit Famëlartë. 



 Saida Shigapova | Adobe Stock



ذْنِهِ ۚ يعَْلَُ مَا بيََْ �أيدِْيِهمْ وَمَا خَلفَْهُمْ
إِ
لَّ بِ

إ
ي يشَْفَعُ عِندَهُ � ِ مَاوَاتِ وَمَا فِ الْأَرْضِ ۗ مَن ذَا الَّ ُ مَا فِ السَّ لَّ هُوَ الحَْيُّ القَْيُّومُ ۚ لَ تَ�أخُذُهُ �سنِةٌَ وَلَ نوَْمٌ ۚ لَّ

إ
هَ � ٰـ َ ل إ

هُ لَ � ّـَ  الل
مَاوَاتِ وَالْأَرْضَ ۖ وَلَ يئَُودُهُ حِفْظُهُمَا ۚ وَهُوَ العَْلُِّ العَْظِيُم لَّ بِمَا شَاءَ ۚ وَسِعَ كُرْ�سيُِّهُ السَّ

إ
نْ عِلمِْهِ � ءٍ مِّ يطُونَ بِشَْ ۖ وَلَ يُِ

Shqiptimi i Ajetul-Kursij

All-llāhu lā ilāhe il-lā huwel-Hajjul-Kajjūm, lā te’khudhuhū sinetun we lā newm, 
lehū mā fis-semāwāti we mā fil-erd, men dhel-ledhī jeshfe‘ū ‘indehū il-lā bi-idhnih, 
ja’lemu mā bejne ejdīhim we mā khalfehum, we lā juhītūne bi shej-in min ‘ilmihī 
il-lā bimā shāe, wesi‘a kursijjuhus-semāwāti wel-erd, we lā jeūduhū hifdhuhumā we 
huwel ‘alijjul-‘adhīm.

Përkthim i Ajetul-Kursij

Allahu! Nuk ka të adhurueshëm tjetër përveç Tij. I Gjalli, i Qëndrueshmi. Atë 
nuk e zë as dremitja e as gjumi. E Atij është gjithçka që gjendet në qiej dhe 
gjithçka që gjendet në tokë. Kush mund të ndërmjetësojë pranë Tij, pa lejen e 
Tij?! Ai e di atë që është para tyre dhe atë që është pas tyre. Ata nuk mund të 
zotërojnë asgjë nga dija e Tij, përveç asaj që Ai do. Sundimi i Tij shtrihet mbi 
qiejt e mbi tokën. Ruajtja e të dyjave nuk e lodh Atë dhe Ai është i Larti, i 
Madhërishmi.1

KUPTIMET LEKSIKORE
El-Haj-j (i Gjalli) الحَْیُّ

Emrat e Zotit janë të shquar dhe kur thuhet el-Haj-j (i gjalli), shquarsia i 
referohet përsosmërisë së Zotit në këtë cilësi. Andaj, kur thuhet se Zoti është 
El-Haj-j, do të thotë se Ai është i Gjalli në atë mënyrë, saqë Ai nuk varet nga 
askush në këtë cilësi. Pra, Atij nuk i është dhuruar jeta nga askush, por Ai është 
i Gjalli absolut dhe i Përhershmi.2

El-Kaj-jum (i Qëndrueshmi) القَُّْیوْمُ

Rrjedh nga “kame”, e cila do të thotë “qëndroi”. Nga kjo rrjedh edhe kaj-jim, që 
do të thotë mbikëqyrës dhe kujdestar. Kaj-jim gjithashtu do të thotë “mustekīm” 

H
assan H

aider | Shutterstock



dhe “emrun kaj-jimun” do të thotë një çështje që nuk ka asnjë shtrembërim dhe 
që është plotësisht e drejtë.

El-kaj-jum dhe el-kaj-jam do të thotë ai që është i mëvetësishëm, pra vetë i 
qëndrueshëm dhe që nuk ka ndonjë fillim.3

El-Kaj-jum nuk thuhet vetëm për atë që vetë është i qëndrueshëm, por 
nënkupton që ai mban të qëndrueshëm dhe e ruan edhe të tjerët. Në “Mufredat” 
thuhet: ُء وَالمُْعْطِیْ لَُ مَا بِهِ قِوَامُه ّ شَْ : اَلحَْافِظُ لِکُِ  Ai që vetë është i qëndrueshëm dhe që është“ اَلقَْائُِ
mbikëqyrës i çdo gjëje, duke i dhënë fuqinë e duhur për qëndrueshmërinë e saj”.

Andaj, puna e kaj-jumit është që ai u mundëson të gjitha gjërave fuqitë e 
duhura që ato të qëndrojnë në këmbë dhe të kryejnë funksionet e tyre. Zoti i 
Madhërishëm është el-Kaj-jum, jo vetëm sepse Ai Vetë është i Qëndrueshëm, 
por edhe sepse gjithçka qëndron për shkak të fuqisë së dhuruar prej Tij. Cilësia 
e Zotit “el-Kaj-jum” shumë bukur hedh dritë edhe mbi gravitetin e pranishëm 
në trupat qiellore, bashkimin dhe ndarjen e grimcave, rrotullimin e tyre rreth 
njëra-tjetrës dhe lëvizjet e tjera si këto.

sinetun �سنِةٌَ

 Fjala “sinetun” rrjedh nga fjala “vesnun”. “Vesenerr-rrexhul” do të ال�سنِّةَُ مِنَ الوَْسْنِ
thotë: ِاَخَذَہُ ثِقْلُ النَّوْم “akhadhehu thiklen-neum”, “atë e kapi gjumi i rëndë”. Shenja e 
këtij gjumi është “sinetun” që do të thotë “dremitja që të shkaktohet kur je i 
pushtuar nga gjumi”.4

en-neum النَّوْمُ

Gjumi i zakonshëm që nuk e nxjerr njeriun jashtë kontrollit [pra, jo si “sinetun”].

el-kursij-ju الْکُرْسُِّ

Rrjedh nga fjala “kirsij” që do të thotë bashkimi i sendeve të ndryshme. Thuhet: 
بِناَءً  do të thotë: “Bëra ndërtesë”, sepse ndërtesa bëhet me (kerestu bina’en) کرََسْتُ 



vendosjen e tullave mbi njëra-tjetrën. “Kursij-ju” gjithashtu do të thotë dije dhe 
sundim.5

KOMENTIM I AJETUL-KURSIJIT
Gjëja e parë për të cilën ky ajet na tërheq vëmendjen, është: َلَّ هُو

إ
هَ � ٰـ َ ل إ

هُ لَ � َـّ  !Allahu الل
Nuk ka të adhurueshëm tjetër përveç Tij.

Pra, thotë: Lidhuni me Zotin, sepse vetëm Ai është i Adhuruari juaj dhe nuk 
keni asnjë zot tjetër përveç Atij.

Çdo gjë në botë vlerësohet sipas sasisë së tij. Për shembull, uji është një gjë jetike, 
por njerëzit nuk e ruajnë atë, sepse e dinë që sa herë që u duhet, e gjejnë. Ajri 
është i pazëvendësueshëm për jetën, por asnjë njeri nuk e ruan atë, sepse di që 
kur i duhet, ajri vetë hyn e del nëpërmjet rrugëve të frymëmarrjes.

Por, po ky ujë, për të cilin thamë se njerëzit zakonisht nuk e ruajnë, në një pyll a 
në shkretëtirë ku nuk ka ujë, bëhet një gjë jashtëzakonisht e çmueshme. Në një 
vend të tillë, njeriu nuk i jep as një gotë uji tjetrit, edhe sikur ky i fundit t’i ofrojë 
një çmim të madh. Pra, çdo gjë vlerësohet në bazë të nevojës. Siç drithërat, kur 
ka shumë shiten të lira, e kur nuk ka, shtrenjtohen.

Në të njëjtën mënyrë, nëse bota do të kishte shumë zota, dikush mund të thoshte: 
po nuk e gjej këtë, do të gjej një tjetër. Por, ky ajet thotë se Allahu është vetëm 
një. Prandaj, nuk mundet që ndokush ta lërë Atë dhe të kërkojë ndonjë tjetër. 
Pra, derisa Allahu nuk janë dy ose tre ose katër ose një mijë ose njëqind mijë dhe 
është vetëm një, ku do të shkoni duke e lënë Atë?! Është Ai që ju duhet në çdo 
çast, dhe të Atij jeni nevojtarë në çdo kohë.

Disa njerëz nuk vrasin mendjen as për pëlqimin e mbretërve, sepse ata e dinë se 
nëse ky mbret do ngelet i pakënaqur, do të shkojnë te një tjetër, në një vend tjetër. 
Nëse mbreti i Kinës është mizor, njeriu strehohet në Persi, për shembull. Nëse 
mbreti i Persisë është mizor, ai mund të shkojë gjer në Angli për t’u strehuar. Por 
ku do të shkojë duke e lënë Allahun, përderisa nuk ka tokë që nuk i përket Atij 
dhe nuk ka sundim që nuk e përfshin Ai?! Pra, nuk ka një zot të dytë, që njeriu 



t’i drejtohet për ndihmë.

Hindutë besojnë se ka shumë zota. Madje, zotat e tyre edhe grinden. Në një 
histori të famshme të mitologjisë së tyre, thuhet se zoti Shiva vrau një njeri 
sepse ishte zemëruar ndaj tij, por ai njeri ishte i biri i përkëdhelur i zotit Brahma. 
Brahma tha: ngaqë jam unë që jap jetë, do ta ringjall edhe këtë. Kështu, Brahma 
e ringjalli. Por Shiva e vrau përsëri. Dhe Brahma e ringjalli përsëri. Kështu, 
Shiva e vriste dhe Brahma e ringjallte. E tillë ka qenë grindja e tyre. Këto janë 
mendime të hinduve.

Por ne nuk kemi zota të tillë, që njëri vret e tjetri ringjall; njëri gëzohet e tjetri 
hidhërohet. Një punëtor mund t’i thotë shefit: ‘nuk dua të punoj te ti’, sepse 
ai gjen punë diku tjetër. Por ne nuk mund t’i themi një gjë të tillë Zotit të 
Madhërishëm, sepse Ai është i Vetëm dhe nuk ka asnjë zot tjetër përveç Atij.

I Gjalli

Pastaj thotë se Zoti ynë është Zot i Gjallë dhe i Përjetshëm. Ai ishte i Gjallë edhe 
në kohën e Ademit a.s., edhe në kohën e Nuhut a.s., edhe në kohën e Ibrahimit a.s., 
edhe në kohën e Musait a.s., edhe në kohën e Isait a.s., edhe në kohën e Profetit 
Muhammed s.a.v.s. dhe Ai është i Gjallë edhe sot. Nëse bota do të rrojë edhe për 
një mijë vjet ose edhe për një milion vjet, Ai do të vijojë t’i tregojë botës shenjat 
e të qenit gjallë të Tij. Sepse Ai është i Gjalli (El-Haj-j) dhe i Qëndrueshmi 
(El-Kaj-jum). Dhe derisa Atë nuk e kap as dremitja e as gjumi, si mund të 
ndalen shenjat që tregojnë gjallërinë e Tij? Kur dikush krijon lidhje me Zotin e 
tillë, Zoti bëhet kujdestari i tij dhe gjithmonë shfaq shenja të jashtëzakonshme 
për mbështetjen e Tij.

Ne kemi parë Hazret Kalifin e Parë të Mesihut të Premtuar, Allahu e mëshiroftë. 
Atij i vinin shumë njerëz për të lënë amanetet e tyre dhe ai, kur i nevojitej, 
shpenzonte nga ato. Ai thoshte: Zoti i Madhërishëm me bekimin e Tij më 
furnizon në këtë mënyrë. Disa herë kemi parë që i vinte njëri për t’ia kërkuar 
amanetin e vet dhe thoshte: ‘m’i ktheni paratë e mia’ ose ‘ma ktheni amanetin 



që ju pata lënë’. Hazret Kalifi i Parë r.a. ishte shumë i thjeshtë nga natyra. Në 
këto raste, merrte ndonjë letër të grisur dhe u shkruante anëtarëve të shtëpisë së 
tij: ‘Më dërgoni kaq rupi nga amanetet’. Nga shtëpia nganjëherë vinte përgjigje: 
‘Paratë janë harxhuar’ ose ‘Po ju dërgoj aq sa kemi’, pra, kur nuk kishin para të 
mjaftueshme. Në këto raste, Hazret Kalifi i Parë r.a. i thoshte të zotit të amanetit: 
‘Prisni pak ju lutem, tani do të vijnë paratë’. Kemi parë që ndërkohë mbërrinte 
ndonjë njeri nga Xhunagar ose nga Bombej ose ngado qoftë dhe i jepte po aq 
para që i duheshin.

Një ditë ndodhi akoma më bukur. Dikush i kërkoi Hazret Kalifit të Parë r.a. 

paratë e tij. Atë ditë ai nuk kishte para fare. Në të njëjtën kohë erdhi një njeri 
për t’u mjekuar. Pas mjekimit, i dha disa rupi, të mbështjellë në një zarf. Hafiz 
Roshan Ali sahibi e dinte se sa para kërkonte i zoti i amanetit. Kalifi i Parë r.a. i 
kërkoi: ‘Shikoni se sa rupi ka në këtë zarf ?’ Ai i numëroi dhe ishin vetëm aq sa i 
duheshin për t’ia kthyer të zotit të amanetit. ‘Jepjani’, i tha Hafiz sahibit.

Vetë Hazret Kalifi i Parë r.a. na tregonte një ngjarje të tillë të një njeriu tjetër të 
Zotit, të cilit njëherë i erdhi një huadhënës për t’ia kërkuar paratë e tij, duke i 
treguar edhe sasinë e tyre, edhe kohën kur ia kishte dhënë. Por ai iu përgjigj: 
“Nuk kam para për momentin, do t’jua kthej kur do të kem”.

“Po hiqesh si njeri fisnik para të tjerëve, por si nuk ua kthen huan që u merr?! 
Çfarë fisnikërie qenka kjo?!”

Ndërkohë aty kaloi një djalë që shiste ëmbëlsira. Ai i tha: “Më jep hallvë 
për pesëdhjetë qindarka”. Ëmbëltori ia dha hallvën dhe ai e mori dhe i dha 
huadhënësit për të ngrënë. Kur ëmbëltori ia kërkoi pagesën e hallvës, ai tha: 
“Nuk kam as dhjetë qindarka e ti më kërkon pesëdhjetë!” Djali filloi të bërtiste. 
Huadhënësi i befasuar mendoi: Çfarë njeriu qenka ky që jo vetëm gëlltiti huan 
time, por i shkaktoi humbje të pesëdhjetë qindarkave edhe këtij djali të gjorë! 
Tani, të dy bërtisnin dhe i ankoheshin për paratë e tyre, por njeriu në fjalë rrinte 
i qetë. Ndërkohë erdhi një i katërti dhe i dha atij një qese, duke thënë: “Këtë 



jua ka dhënë si dhuratë filani”. Ai e mori qesen dhe kur e hapi, pa që ajo kishte 
po aq para që huadhënësi i kërkonte, por nuk kishte pesëdhjetë qindarka të 
ëmbëltorit. “Nuk më takon kjo qese”, i tha njeriu i Zotit korrierit, duke ia kthyer 
edhe qesen. Korrieri u habit dhe menjëherë filloi të kërkonte diçka në xhep. Ai 
nxori një qese tjetër dhe tha: “Më falni! Kam gabuar. Kjo është juaja”.

Njeriu i Zotit e mori, e hapi dhe pa që ajo kishte po aq para që kërkonte 
huadhënësi dhe gjithashtu kishte edhe pesëdhjetë qindarka shtesë. Ai i thirri 
të dy që ankoheshin dhe ia dorëzoi paratë secilit. Kështu që, në mbështetje të 
robërve të Tij, Zoti i Gjallë gjithmonë shfaq shenja.

Ai është i Qëndrueshmi (El-Kaj-jum)

Pastaj ajeti thotë: ُهُوَ الحَْيُّ القَْيُّوم “Ai është i Qëndrueshmi” (El-Kaj-jum).

Dikush mund të thotë: Sot ky është padroni im, por më përpara kam qenë 
shërbëtor te filani, andaj unë i kam borxh edhe atij dhe kam për detyrë ta vlerësoj 
atë. Zoti i Madhërishëm u thotë njerëzve: Unë jam Zoti juaj jo vetëm sot, por 
që nga fillimi dhe ju nuk keni mirësi nga asnjë zot tjetër përveç Meje, sepse jam 
Unë i Qëndrueshmi dhe ju jap qëndrueshmërinë edhe juve.

Nuk e kap as dretmitja e as gjumi (Ajetul-Kursij)

Më pas ajeti thotë: ٌلَ تَ�أخُذُهُ �سنِةٌَ وَلَ نوَْم “Atë nuk e kap as dremitja e as gjumi”

Dikush mund të pohojë: E pranoj se Zoti është vetëm Një dhe nuk ka zot tjetër 
përveç Atij, Ai është i Gjallë që nga fillimi dhe Ai ishte Sunduesi ynë edhe 
më përpara, dhe është edhe tani, por a nuk mundet që Atë ta kapë gjumi ose 
dremitja dhe në atë kohë, në vend të Tij, të punojë dikush tjetër nga paria e 
Tij? Dhe për këtë arsye, ai mund të thotë: Mua më duhet të kënaq edhe parinë 
e Zotit. Mirëpo Allahu i Madhërishëm thotë se Zoti juaj është Allahu, të cilin 
asnjëherë nuk e zë as dremitja e as gjumi. Pra, këtu pohohet që Zoti nuk është 
si mbretërit e kësaj bote, të cilët shpesh edhe mungojnë për shkak të gjumit, dhe 
njerëzit detyrohen t’u servilen edhe oborrtarëve të mbretit. Zoti ynë është Ai që 



gjithmonë është vigjilent dhe që mbikëqyr çdo gjë gjatë gjithë kohës.

Kjo pjesë e ajetit tregon edhe një gjë të bukur. Thotë: ٌنوَْم تَ�أخُذُهُ �سنِةٌَ وَلَ   Atë nuk e“  لَ 
kap as dremitja e as gjumi”. Në një strukturë të tillë fjalie, së pari përmendet 
ajo që është e vogël dhe pastaj e madhja. Nëse nuk zbatohet ky rregull, fjalia do 
të mbetet e pakuptimtë. Për shembull, themi “filani nuk ishte shumë i sëmurë, 
madje ai nuk kishte asnjë sëmundje”. Por nëse do të themi: “filani nuk kishte 
asnjë sëmundje, madje ai nuk ishte shumë i sëmurë”, nuk do të ketë kuptim fjalia 
jonë, sepse së pari përmendet shkalla e lartë e pastaj shkalla e vogël.

Por në këtë ajet thotë se “Atë nuk e kap as dremitja e as gjumi” dhe lind pyetja: 
Kur u mohua dremitja, është e nënkuptuar që edhe gjumi nuk e zë, atëherë, 
përse kishte nevojë të mohohej gjumi?

Në fakt, struktura e kësaj fjalie ka një urtësi. Fjala “sinetun” (dremitje) është 
ajo që e zë njeriun në momentin kur ai pushtohet nga gjumi dhe ai nuk ka 
mundësi t’i mbajë sytë hapur. Pra, kjo lloj dremitjeje nuk e zë dikë, derisa gjumi 
ta pushtojë atë. Andaj, në këtë ajet thuhet: Zotin e Madhërishëm asnjëherë nuk 
e zë dremitja që shkaktohet nga punë për një kohë të gjatë dhe pa bërë një copë 
gjumi, gjithashtu, Atë nuk e zë as gjumi i zakonshëm. Andaj, renditja është 
shumë e rregullt dhe se pikërisht fjala “sinetun” duhet të përmendej e para dhe 
pastaj fjala “neum” (gjumi).

Kush mund të ndërmjetësojë pranë Tij, pa lejen e Tij?!

Pastaj ajeti thotë: ِمَاوَاتِ وَمَا فِ الْأَرْض ُ مَا فِ السَّ  E Atij është gjithçka që gjendet në qiej dhe“  لَّ
gjithçka që gjendet në tokë”.

Pra, derisa Zoti juaj posedon gjithçka që ekziston në qiej dhe në tokë, si mund 
të merrni ndonjë zot tjetër përveç Atij?

Disa njerëz thonë: ‘ne nuk adhurojmë dikë tjetër përveç Zotit, por ka disa, të 
cilëve u blatojmë dhe u kërkojmë të na përmbushin kërkesat, sepse ata janë të 



afërt me Zotin e Madhërishëm dhe ata do të ndërmjetësojnë për ne pranë Tij’. 
Por Zoti i Madhërishëm thotë: ِذْنِه

إِ
لَّ بِ

إ
ي يشَْفَعُ عِندَهُ � ِ  Kush mund të ndërmjetësojë“ مَن ذَا الَّ

pranë Tij, pa lejen e Tij?!” Pra, edhe kjo shpresë për t’u lidhur me dikë tjetër 
përveç Allahut, është e gabuar.

Në këtë kohë, kush mund të jetë më i madh në pozitë sesa Hazret Mesihu 
i Premtuar a.s.! Njëherë Navab Muhamed Ali Khanit iu sëmur shumë djali, i 
quajtur Abdurrahim Khan. Hazret Mesihu i Premtuar a.s. bëri lutje për të dhe i 
erdhi shpallje “Caktimi është i patjetërsueshëm dhe vdekja është e sigurt”. Ai 
mendoi që Navab Muhamed Aliu erdhi në Kadijan pasi la çdo gjë që kishte dhe 
në këtë situatë, po t’i vdiste djali, do të ishte një sprovë e madhe për të. Për këtë 
arsye, ai u lut: “O Zoti im! Dua të bëj ndërmjetësim për shëndetin e këtij djali”.
Sakaq, i erdhi një shpallje shumë e fuqishme duke thënë:

“Kush mund të ndërmjetësojë pranë Tij, pa lejen e Tij?!”

Shikoni pra, Hazret Mesihu i Premtuar a.s. ishte një njeri i madh, të cilin njerëzit 
e prisnin që trembëdhjetë shekuj, por kur ai përpiqet të bëjë ndërmjetësim pranë 
Zotit, Zoti i thotë: “Kush je ti që ndërmjetëson pa lejen Time?” Hazret Mesihu 
i Premtuar a.s. thoshte: ‘Kur më erdhi kjo shpallje, unë rashë përtokë, më dridhej 
i gjithë trupi dhe gati do të vdisja, por në këtë gjendje Zoti i Madhërishëm më 
tha: نَّک �أنت المجاز إ

� “Ty të jepet leje!”

Kështu që, ai e bëri ndërmjetësimin dhe Abdurrahim Khani u shërua. Pra, nëse 
edhe një njeriu si Hazret Mesihut të Premtuar a.s. Zoti i thotë ‘kush je ti që 
bën ndërmjetësimin pa leje’, çfarë pozite mund të kenë të tjerët që të bëjnë 
ndërmjetësimin?! Në hadithe përmendet që në ditën e gjykimit, Profetit 
Muhammed s.a.v.s. do t’i jepet leje, vetëm atëherë ai do të bëjë ndërmjetësim. 
Atëherë, sa naiv mund të jetë ai musliman që mendon se filani do të bëjë 
ndërmjetësim për të para Zotit!



Ai e di atë që është para tyre dhe atë që është pas tyre

Mbetet edhe një gjë tjetër pa u zgjidhur. Dikush mund të thotë: ‘Mirë, e pranoj 
se nuk bëhet ndërmjetësimi pa leje, por ashtu siç mbreti ka oborrtarë, nëpërmjet 
të cilëve njeriu mund të përfitojë, në të njëjtën mënyrë, edhe Zoti i Madhërishëm 
duhet të ketë oborrtarë të Vet’. Për këtë Zoti thotë në këtë ajet: Njerëzit naivë 
nuk e kuptojnë se mbretit i duhen oborrtarë, që ata ta informojnë mbretin për 
çdo gjë që ndodh në vend, sepse mbreti i vetëm nuk mund të dijë gjithçka. Por, 
Allahu i Madhërishëm është Ai që di edhe atë që ndodhi përpara njerëzve dhe 
di edhe atë që do të ndodhë pas tyre. Pra, thotë:  ْيعَْلَُ مَا بيََْ �أيدِْيِهمْ وَمَا خَلفَْهُم Ai e di atë që 
është para tyre dhe atë që është pas tyre.

Kjo fjali ka dy kuptime: 1) Zoti i Madhërishëm di edhe ato gjëra që do të 
ndodhin në të ardhmen dhe di edhe ato që njerëzit kanë bërë në të kaluarën, dhe 
2) Zoti i Madhërishëm di edhe ato që njerëzit bëjnë dhe di edhe ato që duhet t’i 
bënin, por nuk i kanë bërë. Për çfarë i duhen oborrtarë një Zoti të tillë?!

Ata nuk mund të zotërojnë asgjë nga dija e Tij, përveç asaj që Ai do

لَّ بِمَا شَاءَ 
إ
نْ عِلمِْهِ � ءٍ مِّ يطُونَ بِشَْ  Ata nuk mund të zotërojnë asgjë nga dija e Tij, përveç“ وَلَ يُِ

asaj që Ai do”.

Në këtë pjesë, Zoti i Madhërishëm thotë shumë qartë që askush nuk mund ta 
përfshijë dijen e Zotit, as Profeti Muhammed s.a.v.s. e as ndokush tjetër. Pa dyshim, 
Profeti Muhammed s.a.v.s. është prijësi i të gjithë Profetëve dhe i dashuri i Allahut 
të Madhërishëm, madje ai që e ndjek atë, bëhet i dashur i Zotit, megjithatë, ai 
ishte krijesë e Zotit dhe prej Tij varej. Andaj, ai kishte vetëm cilësitë njerëzore 
dhe asnjëherë nuk mund të kishte cilësitë, të cilat Zoti i ka veçuar vetëm për 
Vete.

“Ata nuk mund të zotërojnë asgjë nga dija e Tij, përveç asaj që Ai do” tregon 
gjithashtu që rrugët për të gjetur afrimin me Zotin janë të pakufishme, aq 
saqë asnjë njeri nuk mund t’i zbulojë të gjitha. Kur një rob përparon duke iu 
afruar Zotit dhe arrin t’i mbledhë bekimet dhe dritën sipas pozitës së tij, Zoti 



i Madhërishëm, me bekimin e Tij, i bën manifestim të dytë më të lartë të Tij. 
Kur robi e përthith edhe manifestimin e dytë dhe Zoti sheh se ai është gati për 
një manifestim të tretë, Ai ia bën të tretin. Në këtë mënyrë, robi vazhdon të 
përparojë drejt Zotit.

Profeti Muhammed s.a.v.s. e sqaron këtë raport me një shembull shumë të bukur. 
Ai thotë se Zoti do të pyesë njeriun që qëndron në fund të xhehenemit: Më 
kërko ndonjë gjë që të ta plotësoj. “Dua të më nxjerrësh nga xhehenemi”, ai 
do t’i kërkojë Zotit. Zoti do t’ia pranojë kërkesën dhe do ta nxjerrë atë nga 
xhehenemi. Njeriu do të gëzohet shumë. Pas pak ditësh, ai do të shohë një pemë 
të gjelbëruar e të lulëzuar. Do t’i lindë dëshira për t’iu afruar asaj peme e për t’u 
ulur nën hijen e saj, por do ta mbajë të fshehtë këtë dëshirë për disa ditë. Më 
në fund, do t’i kërkojë Zotit që më mëshirën e Tij t’ia plotësojë dëshirën. Zoti i 
Madhërishëm do t’ia pranojë kërkesën dhe do ta çojë atë nën hijen e asaj peme.

E kur do të kalojnë disa ditë edhe atje, Zoti do ta sprovojë atë, duke i treguar një 
pemë tjetër akoma më të bukur, por që do të jetë në distancë nga ajo e para. Ai 
do ta lakmojë edhe atë por do të durojë, duke mos ia shprehur dëshirën Zotit të 
Madhërishëm, sepse do t’i vijë turp që t’i kërkojë përmbushjen e dëshirës së tij. 
Por ai nuk do të mund të përmbahet gjatë dhe më në fund, do të lutet: “O Zot! 
Më ço tek ajo pemë dhe pas kësaj nuk do të të kërkoj gjë”.

Atëherë, Zoti i Madhërishëm do ta çojë atë tek ajo pemë. Nga ky vend, edhe pse 
nga larg, ai do të fillojë të shikojë portën e xhenetit. Duke mos duruar as këtu,  
ai do të lutet: “O Zot! Më ço të paktën te porta e xhenetit! Nuk po të kërkoj të 
më fusësh në të”. Zoti i Madhërishëm do ta pyesë atë: “Mos do të Më kërkosh 
të të plotësoj ndonjë dëshirë tjetër pastaj?” “Jo”, do t’i përgjigjet ai.

Atëherë Zoti i Madhërishëm do ta sjellë atë te porta e xhenetit. Por si mund 
të durojë robi mu te dera e xhenetit? Ai sërish do t’i kërkojë Zotit: “O Zot, të 
lutem, më fut në xhenet. Mos më jep bekimet e tij, por dua vetëm të rri brenda!”

Zoti do të qeshë dhe do të shprehet: “Dëshirat e robit Tim nuk kanë të sosur!” 



dhe do t’i përgjigjet: “Hyr në xhenetin Tim, qëndro ku të duash duke përfituar 
nga bekimet e tij!”

Kështu që, Zoti i Madhërishëm së pari i tregon një shfaqje të vogël robit. Njeriu 
i dëlirë si engjëll, hutohet nga madhështia e shfaqjes më të vogël të Zotit dhe ai 
i kërkon që t’i tregojë shfaqjen e një niveli më të lartë. Kështu do të vijojë. Por 
Zoti i Madhërishëm është i Pakufishëm dhe për këtë arsye, robi do ta përfshijë 
Atë vetëm sipas kapacitetit të vet.

Sundimi i Tij shtrihet mbi qiejt e mbi tokën

Pastaj Zoti thotë:  َوَالْأَرْض مَاوَاتِ  السَّ كُرْ�سيُِّهُ   Sundimi i Tij shtrihet mbi qiejt e mbi“ وَسِعَ 
tokën”. 

Pra, Ai ka dijeni të plotë për çdo gjë të tokës e të qiejve. Asgjë nuk është jashtë 
dijes së Tij. Kurse dija e njeriut është shumë e kufizuar. Shumë herë njeriu 
mendon për diçka që ajo është e mirë, por më pas i rezulton e kundërt. Për 
shembull, Hazret Mesihu i Premtuar a.s. për Mir Abas Aliun të Ludijanës kishte 
dijeni që ishte i dëlirë dhe për këtë arsye edhe e lëvdoi. Por deri atëherë, Zoti i 
Madhërishëm nuk ia kishte treguar fundin e tij, andaj në atë kohë, ai nuk mund 
të dinte se po ky njeri një ditë do të hiqte dorë nga besimi. Më vonë, Zoti ia 
mësoi edhe këtë gjë. Shkurt, dija e njeriut është e kufizuar dhe vetëm Zoti i 
Madhërishëm ka dijen e përsosur dhe absolute, që e përfshin çdo gjë. Gjithashtu, 
asnjë njeri nuk mund ta përfshijë dijen e Zotit.

Kurani është i pari që foli për matjen e universit përmes dritës

Fjalët “Sundimi i Tij shtrihet mbi qiejt e mbi tokën” tregon edhe një kuptim tjetër 
shkencor dhe që është madhështor. Ato tregojnë se gjerësinë e gjithësisë nuk e 
di askush përveç Allahut të Madhërishëm. Astronomia siç është e zhvilluar sot, 
asnjëherë nuk ka qenë e tillë. Sot, gjerësia e gjithësisë nuk matet me milje, por 
me shpejtësinë e dritës. Drita shkon 180 mijë milje në një sekondë dhe gjerësinë 
e gjithësisë e matin me këtë shpejtësi të dritës. Edhe kjo vërtetoi fjalët e Kuranit, 
ku thuhet: ِمٰوٰتِ وَ الَۡرۡض ُ نوُۡرُ السَّ Allahu është drita e qiejve dhe e tokës”. 6“ اَلّلٰ



Sepse ky ajet na paratregoi që nuk mund ta përfytyronim gjerësinë e universit, 
përveç se me anë të dritës dhe të shpejtësisë së saj. Për një sekondë drita shkon 
180 mijë milje larg. Në një minutë, ajo shkon 10 milionë e 800 mijë milje. Këtë 
nëse e shumëzojmë me një orë, bëhen 248 milionë milje. Në 24 orë, pra në një 
ditë, drita kalon 15 miliardë e 552 milionë milje. Këtë shifër nëse e shumëzojmë 
me 360 ditë, pra me një vit, dalin 5 triliardë, 576 miliardë e 720 milionë milje. 
Ky quhet një vit drite. Por sipas astronomëve, gjerësia e universit është tre mijë 
vite drite. Kështu që, shifrën e fundit duhet ta shumëzojmë me tre mijë vjet. 
Shuma që do të dalë, në bazë të llogaritjeve bëhet i pallogaritshëm. Por edhe këto 
llogaritje nuk përfundojn me kaq. Me shpikjen e mjeteve të reja, po ndryshojnë 
llogaritjet e shkencëtarëve. Pas Luftës së Parë Botërore ishte shpallur që gjerësia 
e universit është gjashtë mijë vjet drite. Më pas zbuluan se ajo nuk ishte e saktë, 
madje thanë se njerëzit nuk mund ta rrokin gjerësinë e universit, sepse ajo po 
rritet porsi fëmija. Kështu që, aktualisht, gjerësia e tij mendohet të jetë 12 mijë 
vite drite. 

Ajeti i mëposhtëm i Kuranit Famëlartë e tregon edhe këtë sekret: َيعًا قبَْضَتُهُ يوَْم  وَالْأَرْضُ جَِ
تٌ بِيَمِينِهِ مَاوَاتُ مَطْوِيَّ  ,E gjithë toka do të jetë në pushtetin e Tij ditën e kiametit“ القِْيَامَةِ وَالسَّ
dhe qiejt do të jenë të të palosura në Dorën e Tij të djathtë”.7

Diçka që është e mbështjellë në dorën e Zotit, si mund ta rrokë njeriu?! Për 
këtë arsye, kur dija e njeriut arrin të bëjë një kalkulim të caktuar rreth universit, 
Zoti i Madhërishëm e zmadhon universin edhe më shumë. Kështu që, me këtë 
zbulim të ri [rreth madhësisë së universit], shkenca e ka pranuar të vërtetën e 
ajetit: “Sundimi (Kursiji) i Tij shtrihet mbi qiejt e mbi tokën” dhe se madhësinë 
e gjithësisë askush nuk mund ta tregojë, përveç Zotit të Madhërishëm.

Ruajtja e të dyjave nuk e lodhë Atë

.”Ruajtja e të dyjave nuk e lodhë Atë“ وَلَ يئَُودُهُ حِفْظُهُمَا

Sërish, dikush mund të pohonte: E pranoj se Zoti i Madhërishëm nuk ka nevojë 
për oborrtarë që të marrë dijen [dhe lajmet] e botës, por Ai duhet të ketë disa 
ndihmës, që ta përkrahin në punën e Tij. Për këtë, Zoti thotë se Ai nuk ka 



nevojë as për ndihmës dhe se të gjitha punët Ai i bën Vetë. Madje, asgjë nuk 
qëndron jashtë sundimit të Tij dhe Ai nuk lodhet nga organizimi i asnjë gjëje.

Ai është i Larti, Madhështori

 .Ai është i Larti, Madhështori”. Mbetet vetëm një pyetje pa iu përgjigjur“ وَهُوَ العَْلُِّ العَْظِيُم
Dikush prapë mund të pohonte: E pranoj që Zoti nuk ka nevojë për askënd, as 
për të fituar dijen e as për të pasur ndihmë në punën e Tij, por Ai mund të ketë 
lënë pari, të paktën për të treguar madhështinë e Vet. Fjalët e fundit të këtij ajeti 
e hedhin poshtë edhe këtë ide, sepse thonë: “Ai është i Larti, Madhështori”. Pra, 
Ai është kaq i Lartë dhe kaq Madhështor, saqë askush dhe asgjë nuk ka mundësi 
të kontribuojë për t’ia shtuar madhështinë Atij. Përkundrazi, çdokush e çdo 
gjë që lidhet me Zotin, madhështohet. Andaj, mendimi se Zoti të ketë lënë 
oborrtarë për madhështi, është i gabuar. Ai Vetë është i Larti dhe Madhështori.

Fjala el-Alij-ju tregon lartësinë e Tij, kurse fjala el-‘Adhīm tregon madhështinë 
e fuqive të Tij. Ky është Zoti që paraqet Islami. Sa keqardhje për atë që shkon 
diku tjetër, duke pasur një Zot të tillë! A mundet, vallë, që ai i cili konsumon 
gjëra të papastra, duke lënë ushqime shumë të mira dhe që vesh rroba të 
leckosura, duke lënë veshje të bukura, të quhet i zgjuar dhe i mençur?! Patjetër 
që jo. I mençur është ai që zgjedh më të mirën dhe s’ka kush të jetë më i mirë 
se Allahu i Madhërishëm.

Ky komentim i Ajetul-Kursij është marrë nga: “Tefsir-e-Kebir”, vëll. 2, f. 576-
585.



shënime

1. Kurani Famëlartë 2:256
2. Er-Rāgib el-Isfahānī, “Mufredāt Elfādhul-Kurān”, redaktor: Safvān Adnān Dāvūdī, 
botimi i katërt, boton: “Dārul-Kalem”, zëri: hā-jā-jā (حيي), Damask, 1430 h./ 2009, fq. 
269; Edward William Lane, “An Arabic - English Lexicon”, vëllimi II, boton: “Librairie 
du Liban”, Bejrut 1968, fq. 689.
3. Sa‘īd el-Khūrī esh-Shertūnī, “Akrebul-Mevārid f ī Fusahil-‘Arabijjeti vesh-Shevārid”, 
vëllimi i dytë, zëri: Kāf-wāw-mīm (قوم), Kum 1403 h./ 1983, fq. 1054.
3. Er-Rāgib el-Isfahānī, “Mufredāt Elfādhul-Kurān”, redaktor: Safvān Adnān Dāvūdī, 
botimi i katërt, boton: “Dārul-Kalem”, zëri: Kāf-wāw-mīm (قوم), Damask, 1430 h./ 
2009, fq. 691.
4. Sa‘īd el-Khūrī esh-Shertūnī, “Akrebul-Mevārid f ī Fusahil-‘Arabijjeti vesh-Shevārid”, 
vëllimi i dytë, zëri: wāw-sīn-nūn (وسن), Kum 1403 h./ 1983, fq. 1453.
5. Er-Rāgib el-Isfahānī, “Mufredāt Elfādhul-Kurān”, redaktor: Safvān Adnān Dāvūdī, 
botimi i katërt, boton: “Dārul-Kalem”, zëri: kef-rā-sīn (كرس), Damask, 1430 h./ 2009, 
fq. 706; Edward William Lane, “An Arabic - English Lexicon”, vëllimi VII, boton: 
“Librairie du Liban”, Bejrut 1968, fq. 2615.
6. Kurani Famëlartë 24:36
7. Kurani Famëlartë 39:68



Hazret Mirza Ghulam Ahmed a.s.

Mesih i Premtuar dhe Imam Mehdi



Që të më ndiqni mua, është e nevojshme të besoni me bindje se keni një Zot të 
Plotfuqishëm, të Qëndrueshëm, Krijues të gjithçkaje, dhe Ai është i Përhershëm, 

i Përjetshëm dhe i Pandryshueshëm në atributet e Tij. Ai nuk është biri i dikujt dhe 
askush nuk është biri i Tij. Ai është i pastër nga vuajtjet, nga kryqëzimi e nga vdekja. 
Është i tillë që pavarësisht se është larg, gjendet afër dhe pavarësisht se është afër, 
gjendet larg dhe pavarësisht se është Një, ka manifestime të ndryshme. 

Kur njeriu sjell në vete një ndryshim të ri, Ai për të bëhet një Zot i ri dhe me të fillon 
të ketë marrëdhënie me një manifestim të ri. Kështu, njeriu në bazë të ndryshimit 

që bën në veten e tij, shikon ndryshim edhe në Zot. Por në të vërtetë, Zoti nuk pëson 
ndonjë ndryshim, përkundrazi, Ai është i Pandryshueshëm përgjithmonë dhe zotëron 
përsosmërinë absolute, por njeriu gjatë ndryshimeve të gjendjes shpirtërore, kur anon 
nga mirësia, Zoti i shfaqet me një manifestim të ri. Në çdo kohë sa herë njeriu bën një 
përparim të qenësishëm, edhe fuqia e Zotit të Madhërishëm i shfaqet me një përparim 
të tillë. Ai tregon fuqinë e Tij të jashtëzakonshme, vetëm atje ku shfaqet ndryshimi i 
jashtëzakonshëm. Kjo është pikërisht baza e mrekullive dhe e ndodhive të 
jashtëzakonshme. 

Ky Zot është kushti i Xhematit tonë. Atë besojeni dhe Atij jepini përparësi mbi veten 
tuaj, mbi rehatinë tuaj dhe mbi të gjitha lidhjet tuaja. Provoni me vepra e me 

guxim vërtetësinë dhe besnikërinë në rrugën e Tij. Njerëzit e botës nuk i japin Atij 
përparësi mbi të dashurit e tyre, por ju jepini përparësi, në mënyrë që të shënoheni në 
qiell në Xhematin e Tij. 

(“Arka e Nuhut”, f. 33,34 Islam International Publications Ltd., Tiranë, 2020)

Ky Zot është kushti i Xhematit tonë



Dr. Nasim Rehmatullah

Paqja e paarritshme?! 

Pse duhet të kthehemi te Zoti?

Fo
to

: S
hu

tte
rs

to
ck



Jemi përpjekur sipas mënyrës sonë. 
I kemi arsyetuar veprimet tona. 
Megjithatë paqja na mungon akoma. 

Paqe nuk do të thotë të mos kesh 
probleme, por që Zoti të jetë prezent në 
jetët tona. Ligësia në shpirt ka shkaktuar 
shkatërrimin e moralit dhe humbje të 
etikës, ku ne si shoqëri që kemi pranuar 
edhe sjelljen më të keqe si normë, nuk 
arrijmë të kuptojmë se në çfarë mase 
na ka mposhtur e keqja. Ne krijojmë 
ligje që janë në kundërshtim me ligjet 
Hyjnore. Ne po luftojmë me Perëndinë 
dhe po përballemi me pasojat.

Njerëzit e mirë e reflektojnë këtë mirësi 
të Zotit. Nëse ulet forca pozitive e së 
mirës te njeriu, fillon të zërë vend e keqja. 
E keqja nuk largohet vetëm me fjalë. Në 
fakt vetëm se dekompozohet. E keqja 
mund të tejkalohet vetëm me mirësi 
dhe besim. Nderi dhe fisnikëria mund të 
tregohen vetëm duke jetuar dhe vepruar 
me drejtësi dhe pastërti.  Prandaj, sido që 
të jenë rrethanat, ne duhet të qëndrojmë 
drejt së vërtetës, ndershmërisë dhe të 
veprojmë me drejtësi.

Gjatë një fjalimi  në vitin 1863, Abraham 
Linkoln u shpreh:

“…E kemi harruar Zotin. Kemi harruar 
dorën e mëshirshme që na ruajti në 
paqe… dhe kemi imagjinuar më kot, të 
tradhtuar nga zemra, se të gjitha bekimet 

na vinin nga mençuria dhe virtyti i lartë 
yni. Të dehur nga suksesi i vazhdueshëm, 
jemi bërë shumë të vetëmjaftueshëm 
sa për të ndier domosdoshmërinë e 
shëlbimit dhe ruajtjes së hirit, shumë 
krenarë sa për t’iu lutur Zotit që na solli 
në jetë.”

Fjalë të ndiera që vlejnë edhe sot.

Hipokrizia, intoleranca dhe ekstremizmi 
që vërejmë këtu dhe në mbarë botën 
mund të ndëshkohen lehtësisht. Por, për 
t’i  parandaluar ato që në rrënjë duhet 
të bëhen shumë përpjekje me vetë-
reformim dhe revolucione të shumta. 
Kjo tragjedi mund të rezultojë për mirë. 
Ajo mund të çojë në një katarsis të 
mënyrave tona të dyshimta dhe të liga. 
Mund të jetë një katarsis dhe pastrim 
i shpirtrave tanë. Me kalimin e kohës, 
mund të lindë një popull që jeton jetën 
me lutje, dashuri dhe dhembshuri.

Sipas një tradite të lashtë, Zoti e 
mbron njerëzimin pavarësisht nga 
shkeljet e shumta, sepse në çdo kohë 
ekzistojnë dhjetë njerëz të drejtë, të cilët 
shpengojnë njerëzimin me veprat e tyre 
të mira. Ky shëlbim mund të mos jetë i 
përhershëm.

E kemi të gjithë për detyrë, muslimanë 
dhe jo-muslimanë, arabë dhe jo-arabë, 
që të lëmë pas ndjenjat dhe të mos 

NUMRI 11  |  VËRTETËSIA    27



Triff | Shutterstock

Lutje për të kërkuar riskun 
dhe paqen

Gjatë ndërtimit të Shtëpisë së Allahut, 
Hazret Ibrahimi a.s. i ishte lutur Zotit 
që t’i siguronte paqe qytetit të Mekës 
dhe risk banorëve të tij dhe, gjithashtu, 
fëmijët e tij t’i mbante larg idhujtarisë. 

Zoti ia pranoi të gjitha këto lutje.1

آمِناً وَارْزُقْ �أهْلَُ مِنَ الثَّمَرَاتِ ا �  رَبِّ اجْعَلْ هَٰ�ذَا بلًََ
ِ وَاليَْوْمِ الْآخِرِ آمَنَ مِنْمُ بِللَّ  مَنْ �

O Zoti im! Bëje këtë qytet të paqes 
dhe ushqeji banorët e tij, që besojnë në 
Allah dhe në ditën e fundit, me fruta të 

çdolloji.2

shënime

1. Xhelalud-din es-Sujuti, “Ed-Durrul-
Menthur”, vëll. 4, f. 86.

2. Kurani Famëlartë 2:127.

luajmë lojëra të dyfishta. Bota është 
shumë e vogël, urtësia jonë e kufizuar, 
koha shumë e shkurtër sa për ta harxhuar 
edhe më shumë duke u përpjekur të 
fitojmë në kurriz të njerëzve të tjerë. 
Lufta nuk vendos kush ka të drejtë, por 
vetëm kush mbetet.  Derisa të pranojmë 
se të gjithë njerëzit kanë të drejta të 
njëjta dhe se ka drejtësi, dinjitet, barazi 
dhe respekt për të gjithë, nuk do të ketë 
paqe.

Udhëheqja ka rëndësi. Ne kemi nevojë 
për udhëheqës për t’u marrë shembull 
dhe të cilët me ndershmëri, integritet 
dhe moral të lartë kontrollojnë 
ngjarjen dhe sfidojnë tendencën vetë-
shkatërruese dhe dehumanizuese të 
shoqërisë sonë globale, duke folur me zë 
të lartë, duke rritur ndërgjegjësimin dhe 
duke theksuar që të jemi të vetëdijshëm 
për pasojat e veprimeve tona; dhe se 
dashuria dhe frika ndaj Zotit përbëjnë 
gjithë urtësinë.

Kjo duhet të jetë baza e vërtetë e të gjitha 
veprimeve tona. E keqja do të kapërcehet 
vetëm me lutje të vazhdueshme, kthim 
pas, drejtësi, dhembshuri dhe dashuri. 
Profeti i Islamit e ringjalli botën përmes 
lutjeve dhe faljes në errësirën e natës.

Nëse ekziston një farë shprese për 
civilizim, që një bashkësi njerëzish 
frymëzues, fisnikë dhe të dobishëm të 

dalin nga kakofonia aktuale e grindjeve, 
shkatërrimit, nihilizmit dhe fanatizmit, 
të gjithë ne duhet të kthehemi te Zoti dhe 
të ndryshojmë. Kalifi dhe Udhëheqësi 
botëror i Xhematit Musliman Ahmedia, 
një njeri i Zotit në tokë, na bën thirrje të 
gjithëve të jemi pranë Zotit, të lutemi, të 
duam dhe të tregojmë dhembshuri. Le 
të ndjekim zërin që na thërret në emër 
të Zotit. Le të kthehemi te Zoti.

NUMRI 11  |  VËRTETËSIA    28



Çfarë është namazi? Ai është lutje që parashtrohet me 
përgjërim, duke lartësuar, lavdëruar dhe madhëruar Zotin, 

duke i kërkuar falje Atij (istigfari) dhe duke i dërguar salavate 
të Dërguarit të Tij. Andaj, kur të falni namazin, mos u mjaftoni 
vetëm me fjalët arabe, si njerëzit e pavëmendshëm, sepse 
namazi dhe istigfari i tyre të gjitha janë thjesht zakone, që nuk 
kanë asnjë lidhje me realitetin.

Prandaj, kur ju të falni namazin, përveç pjesës së Kuranit, 
sepse ajo është fjala e Zotit dhe përveç pjesës së lutjeve të 
Profetit, sepse ajo është fjala e Profetit, të gjitha lutjet e tjera 
bëjini me përgjërim në gjuhën tuaj, në mënyrë që kjo përulësi 
e ky sinqeritet të kenë ndikim në zemrat tuaja. …

Namazi ju sjell zgjidhje për fatkeqësitë e ardhshme. Ju nuk e 
dini se çfarë fati do t’ju sjellë e nesërmja. Andaj, përpara se 
t’ju vijë dita e re, përgjërohuni pranë Mikut tuaj, që juve t’ju 
vijë e mbarë dhe e bekuar.1

Mjeti për t’u pastruar është namazi 
që kryehet me përgjërim

1. Hazret Mirza Ghulam Ahmed a.s., “Mësimi ynë”, Islam 
International Publications Ltd., Tiranë, 2020, f. 40,41

Fo
to

: S
hu

tte
rs

to
ck



Depresioni 
shenjat dhe trajtimi

Samar Hafeez

Fo
to

: S
hu

tte
rs

to
ck

Psikologe Klinike dhe e Këshillimit



Të gjithë ne ndihemi të trishtuar herë 
pas here; për shkak të një note të 

keqe të marrë në provim, një debati që 
mund të kemi pasur me njeriun tonë 
të dashur, vlerësimeve jo të mira në 
punë, mosmarrëveshjeve me motrat a 
vëllezërit, dhe shumë probleme të tjera 
në jetë që ushtrojnë një lloj presioni dhe 
na bëjnë të ndihemi keq.

Në shumicën e rasteve, këto mendime 
dhe ndjesi negative zgjasin për pak ditë 
dhe fillojnë të veniten. Zakonisht ato 
nuk ndërhyjnë apo pengojnë aktivitetet 
tona të përditshme, dhe shumica prej 
nesh fillojnë të ndihen mirë pas një 
bisede konstruktive ose moment gazmor 
me një anëtar familjeje, koleg ose mik.

Por, nëse vuani nga depresioni, do 
t’ju duket sikur i keni gjithmonë këto 
mendime dhe ndjesi negative, që jua 
bëjnë jetën të zymtë. Duket sikur kjo 
gjendje e keqe nuk përmirësohet apo 
largohet, por mund të vazhdojë për 
muaj me radhë, ndoshta edhe vite, duke 
ju shkaktuar ankth ose probleme në 
marrëdhëniet shoqërore, profesionale 
ose fusha të tjera të veprimit.

Depresioni është më shumë se thjesht 
trishtim; është quajtur si problem 
shëndetësor mendor, aktualisht, numër 
një në botë.

Disa njerëz përjetojnë pak simptoma e 
të tjerë më shumë, ndërkohë që mund 
të përkeqësohen apo të përmirësohen 
me kalimin e kohës. Disa nga këto 
shenja dhe simptoma përfshijnë 
ndjesinë e mungesës së interesit apo 
dëshirës për t’u përfshirë në aktivitete 
të ndryshme, ndjesinë e mërzisë, fajit, 

melankolisë, ndihesh i pavlerë ose i 
pashpresë shumicën e kohës, gati çdo 
ditë; duke menduar negativisht, pëson 
rënie të konsiderueshme në peshë 
edhe pa mbajtur dietë, ose shtim në 
peshë (ndryshim të më shumë se 5% 
të peshës trupore brenda një muaji), 
rënie apo shtim të oreksit, pagjumësi 
ose hipersomnia (përgjumje e tepërt) 
gati çdo ditë, agjitacion ose vonesa 
psikomotore (domethënë nervozizëm 
dhe dembeli), pamundësi për t’u 
përqendruar, mendime të përsëritura 
të vdekjes ose të ideve vetëvrasëse, ose 
edhe përpjekje për vetëvrasje.

Prezenca e këtyre 5 apo më shumë 
simptomave të përmendura më sipër 
përgjatë një periudhe prej 2 javësh 
dhe mosshfaqja e asnjë shenje për 
përmirësim mund të paralajmërojnë 
zhvillimin e këtij problemi mendor.

Depresioni është një problem heterogjen 
që ka një sërë faktorësh rrezikues, duke 
përfshirë faktorët gjenetikë, mjedisorë 
dhe psikologjikë. Mund të shfaqet në 
çdo moshë, ndërkohë që predispozitat 
janë më të larta që të shfaqet në 
adoleshencë.

Ngjarjet e këqija në jetë, trauma, abuzimi  
seksual, stresi kronik, abuzimi me 
substancat e jashtëligjshme, shtatzënia, 
sëmundjet fizike kronike, si kanceri, 
goditja në tru dhe diabeti mund të jenë 
disa nga shkaqet e depresionit. Për disa 
individë, influenca të ndryshme në jetë 
dhe mënyra si i interpretojnë ato duket 
të jetë shkaku kryesor. Në këtë artikull 
do të shohim reagime të ndryshme ndaj 
depresionit.



Depresioni shenjat dhe trajtimi

Ju ndiheni ashtu siç mendoni

Depresioni është një sëmundje që 
kryesisht rezulton nga mendime 
negative dhe ndjesi të këqija. Qëndrimet 
pesimiste të palogjikshme luajnë një rol 
kryesor në shfaqjen dhe përkeqësimin e 
të gjitha simptomave të depresionit.

Një studim mbi 30-vjeçar konfirmon 
që njerëzit me depresion priren drejt 
mendimeve negative që i bëjnë të ndihen 
të stresuar. Këto mendime janë edhe 
simptomat më shpesh të anashkaluara 
të depresionit. Ato përmbajnë çelësin 
për lehtësimin e depresionit, prandaj 
këto simptoma nuk duhen anashkaluar.

Gjendja emocionale dhe mënyra e të 
vepruarit varen tërësisht nga mënyra si 
i interpretoni gjërat. Një fakt i njohur 
neurologjik është se para se të përjetoni 
ndonjë ngjarje, filloni e përpunoni në 
mendje dhe i jepni një lloj kuptimi, para 
se ta ndjeni apo reagoni ndaj saj.

Shenjat e depresionit

Më poshtë janë të listuara disa 
çrregullime njohëse (mënyrat si mendja 
na bind për diçka që realisht nuk është 
e vërtetë) që janë fillesat e depresionit.

Të menduarit gjithçka ose asgjë: Kjo 
ndodh kur i sheh gjërat vetëm bardhë 
e zi. Për shembull, nëse nuk keni qenë 
plotësisht perfekt gjatë një performance, 
e shihni këtë si dështim total. Pra, 

mendësia e tillë nuk ka një pikëpamje 
të mesme.

Përgjithësim i gjithçkaje: Në këtë rast, 
një përvojë negative të kaluar më parë ju 
e përgjithësoni me të gjitha ndodhitë e 
tjera duke e parë si model humbjeje.

Filtër mendor: Ju kapeni pas një detaji 
të vetëm negativ rreth një çështjeje ose 
situate.

Pesimizëm: Ju nuk besoni në përvojat 
pozitive dhe insistoni që nuk kanë 
rëndësi për një arsye a tjetër.

Arrini në përfundime të menjëhershme: 
Ju arrini në përfundime negative pa 
pasur asnjë fakt që i vërteton.

Zmadhim (ekzagjerim) dhe minimizim: 
Quajtur ndryshe “mashtrim binokular”, 
sepse ju ose i ekzagjeroni gjërat ose i 
anashkaloni ato. Kjo ndodh kur vëreni 
defektet apo gabimet tuaja dhe i 
ekzagjeroni edhe më shumë, ndërkohë 
që minimizoni pikat tuaja të forta.

Arsyetim emocional: Nëse i shihni gjërat 
përreth jush si negative, ju mendoni që 
ato ashtu janë. “Është e vërtetë sepse 
kështu e ndjej”. Një efekt anësor i 
zakonshëm i arsyetimit emocional është 
zvarritja e gjërave.

Deklaratat “duhet”: Ju përpiqeni të 
motivoni veten duke thënë që duhet të 
bëni diçka, por me kalimin e kohës këto 

32    VËRTETËSIA  |  NUMRI 11



deklarata mund t’ju vënë nën presion 
ose të ndiheni të pamotivuar.

Etiketime të gabuara: Kjo është një 
formë edhe më e rëndë se përgjithësimi 
i gjithçkaje. Kur bëni një gabim, i vini 
vetes një emërtim të gabuar, si ndjesia 
e një “humbësi”. Po kështu, kur dikush 
tjetër ju mërzit apo ju nxeh, e piketoni 
për keq.

I personalizoni gjërat: Kjo ndodh kur 
filloni të fajësoni veten për gjithçka dhe 
të merrni përgjegjësi edhe për gabimet 
apo dështimet e të tjerëve, kur nuk është 
aspak e nevojshme.

Trajtimet e depresionit

Për format e lehta të depresionit, do 
të rekomandoja që të identifikoni me 
kujdes të gjitha mendimet negative 
dhe ndjesitë apo reagimet përkatëse. 
Shkruajini këto mendime diku në fletore, 
duke përdorur “teknikën me tri kolona”. 
Në kolonën e majtë shkruani mendimet 
negative që ju vijnë ndër mend, në 
kolonën e mesme shkruani problemet, 
ndërsa në kolonën e djathtë bëni një 
interpretim më realist ose racional të 
problemeve të caktuara.

Ky aktivitet i të shkruarit çdo ditë do t’ju 
ndihmojë në rritjen e vetëbesimit dhe 
shpresoj të qetësoheni emocionalisht.

Provoni të praktikoni gjithashtu 

meditimin, që është forma më e mirë për 
të qenë më afër Zotit të Madhërishëm 
me lutje të përditshme, me sinqeritet 
dhe shpresë. Njerëzit që besojnë ose 
që anojnë nga spiritualiteti, falin dhe 
harrojnë shpejt çdo ndodhi të keqe, 
duke parandaluar kështu stresin kronik 
që mund të jetë një nga shkaqet e 
depresionit.

Është shumë e rëndësishme që të 
mendoni me optimizëm dhe të 
rrethoheni nga njerëz që ju inkurajojnë 
dhe motivojnë.

Regjistrimi dhe rikujtimi i të gjitha 
eksperiencave pozitive dhe të çmuara në 
jetë, mund t’ju ndihmojë të ndiheni më 
mirë, më të gëzuar dhe më falënderues.

Aktiviteti i moderuar fizik të paktën 
gjashtë ditë në javë ka gjithashtu një 
ndikim shumë pozitiv në shëndetin 
mendor. Duke eksploruar natyrën dhe 
duke marrë ajër të pastër sa më shpesh, 
mund të ndiheni më mirë. Bëni atë çka 
doni dhe merrni sa më shumë rreze 
dielli, duke qenë se prodhimi i vitaminës 
D në trup ndihmon në lehtësimin e 
simptomave të depresionit.

Mos qëndroni të vetmuar dhe kryeni 
aktivitete që ju bëjnë të ndiheni mirë.

Depresioni kur kalon në një shkallë 
të  moderuar ose të rëndë,  mund 
të shkaktojë probleme edhe më të 

NUMRI 11  |  VËRTETËSIA    33



mëdha, dhe mund t’ju marrë aftësinë 
e të menduarit dhe të arsyetuarit. Në 
këto raste do të rekomandoja që të 
konsultoheni me një profesionist të 
shëndetit mendor për të bërë sa më 
shpejt të jetë e mundur një ekzaminim 
të plotë të shëndetit mendor.

Nuk keni përse të jetoni me depresion, 
sepse për fat të mirë gjithmonë keni 
një rrugëdalje. Edhe rastet më të rënda 
të depresionit mund të trajtohen me 
ndihmën e ilaçeve dhe psikoterapisë.

Nëse njihni dikë që vuan nga depresioni, 
ju lutem, ofrojini mbështetje emocionale 
me durim, mirëkuptim, dashuri, 
ndjeshmëri dhe inkurajim. Përfshijeni 
atë në biseda dhe dëgjojeni me kujdes. 
Ftojeni për një shëtitje ose udhëtim. 
Mos i injoroni shenjat e depresionit; 
nëse një person shfaq ndonjë tentativë 
për vetëvrasje, kërkoni menjëherë 
ndihmë për të.

E rëndësishme është t’i ofroni shpresë, 
që zhduk thuajse çdo problem ekzistues.

( Ju lutemi, konsultohuni gjithmonë me 
doktorin ose një mjek specialist për të 
diagnostikuar problemet shëndetësore 
dhe ndiqni rekomandimet e një mjeku 
të kualifikuar).

Burimi: http://www.alhakam.org/living-
with-depression/

MENDIMI JUAJ ËSHTË   
I RËNDËSISHËM PËR NE

Na shkruani komentet, mendimet 
dhe sugjerimet tuaja në WhatsApp, 

Viber ose Telegram në numrin

+355 69 4644 888
ose në email

amj.albania@gmail.com

VËRTETËSIA

Depresioni shenjat dhe trajtimi

NUMRI 11  |  VËRTETËSIA    34



Çfarë është Ramazani?
Allahu i Madhërishëm në Kuranin Famëlartë thotë:

ينَ مِن قبَْلِكُْ لعََلَّكُْ تتََّقُونَ ۩ ِ يَامُ كََ كُتِبَ علََ الَّ آمَنوُا كُتِبَ علَيَْكُُ الصِّ ينَ � ِ اَ الَّ يَ �أيُّ

O ju që besuat! Ju obligohen agjërimet ashtu siç u ishin obliguar atyre që ishin para jush, 
që të bëheni të druajtur (ndaj Zotit).1

Ai gjithashtu thotë:
آنُ ي �أنزِلَ فِيهِ القُْرْ� ِ شَهْرُ رَمَضَانَ الَّ

Muaji ramazan është ai në të cilin u zbrit Kurani si udhërrëfyes për njerëzit dhe me shenjat 
e qarta që përbëhen nga shpjegimet e udhëzimit dhe çështjet dalluese (të së vërtetës nga 
e rrema).2

Është bekim dhe mirësi e Zotit të Madhërishëm që Ai na mundëson ne muslimanëve çdo 
vit mundësi të shumta për ngritjen tonë morale dhe shpirtërore. Njëra prej këtyre mundësive 
më të mëdha na ofrohet në formën e muajit të bekuar të Ramazanit.
Ky është muaji për të cilin i Dërguari i Allahut s.a.v.s. tha:

هُورِ وَقاَلَ لَُ علََ الشُّ َّهُ ذَكَرَ شَهْرَ رَمَضَانَ ففََضَّ ِ صلى الله عليه ولمس �أن نِ بْنُ عَوْفٍ، عَنْ رَسُولِ اللَّ حَْ ثنَِ عَبْدُ الرَّ  قاَلَ �أبوُ سَلمََةَ حَدَّ

هُ ‏ تهُْ �أمُّ يماَنً وَاحْتِسَابً خَرَجَ مِنْ ذُنوُبِهِ كَيَوْمِ وَلََ
إ
‏ “‏ مَنْ قاَمَ رَمَضَانَ �

“Ai që adhuron gjatë muajit të Ramazanit në gjendje besimi dhe me përkushtimin e duhur, 
del kaq i pastër nga mëkatet e tij, siç ai ishte i pastër nga ato ditën kur e kishte lindur nëna 
e tij”.3

Duke treguar rëndësinë e muajit të Ramazanit, Hazret Imam Mehdiu, Mesihu i Premtuar, 
shërbëtori i vërtetë i Profetit Muhammed a.s. thotë:
“Me fjalët ‘muaji Ramazan është ai në të cilin u zbrit Kurani’, kuptojmë rëndësinë e 
Ramazanit. Sufistët thanë se ky muaj është shumë i dobishëm për ndriçimin e zemrës. 
Gjatë tij njeriu shpesh përjeton vizione (keshf ). Namazi ia pastron shpirtin dhe agjërimi 
ia ndriçon zemrën.
Pastrim i shpirtit do të thotë që njeriu të fitojë largësinë nga epshet e nefsit amarah (që nxit 
për të keqen) dhe ndriçim i zemrës do të thotë që atij t’i hapet dera e vizionit (keshfit), në 
mënyrë që ta shohë Zotin. Pra, fjalët “në të cilin u zbrit Kurani” këtë gjë e tregojnë. Nuk 
ka aspak dyshim që shpërblimi i agjërimit është shumë i madh”.4

shënime

1. Kurani Famëlartë 2:184. 
2. Kurani Famëlartë 2:186.
3. “Sunen en-Nesa’i”, Kitabus-saum, hadith numër 2208.
4. Hazret Mirza Ghulam Ahmed a.s., “Malfuzat”, vëll. 2, botimi 2003, Rabvah, f. 561-562.



PSE NJË KOMB MBETET I VARFËR?

P rof. dr. Abdus Salam

Një analizë për lidhjen mes mungesës së arsimimit dhe varfërisë, nga fituesi 
i çmimit Nobel, prof. dr. Abdus Salam, drejtues i Qendrës Ndërkombëtare për 
Fizikën Teorike, Trieste, Itali. Artikulli i mëposhtëm është publikuar në revistën 
mujore në gjuhën urdu `Tahzeebul Akhlaq’, Universiteti “Aligarh Muslim”, Indi, 
Janar 1986. Dr. Abdus Salam është shkencëtari i parë musliman në botë që 
mori çmimin Nobel. Ai ishte një prej anëtarëve të devotshëm të Xhematit 
Musliman Ahmedia. 



Photo by Pixabay from Pexels



Mësuesi i mirë i mbetet në kujtesë 
nxënësit për gjithë jetën
Në moshën 12-vjeçare u pranova në  
Kolegjin Jhang, Pakistan, në vitin 1938. 
Kalova 4 vjet aty. Në ato kohëra, edhe 
shkolla e mesme (klasa 9, 10, viti i 
parë dhe i dytë) zhvillohej në të njëjtin 
kolegj. Pjesa më e madhe e studentëve 
në kolegj ishin indianë. Kisha fatin e 
mirë që të merrja mësime nga disa prej 
mësuesve më të ditur dhe më të dashur.

Shaikh Ijaz Ahmed ishte mësuesi 
i anglishtes, Sufi Zia-ul Hak ishte 
mësuesi i gjuhës arabe, Khawaja 
Mirajud Din më mësoi gjuhën persiane, 
ndërsa mësuesit e matematikës dhe 
lëndëve shkencore ishin të feve hindu 
dhe sikh.

Më të dalluarit në matematikë dhe lëndët 
shkencore në atë kohë konsideroheshin 
studentët të feve hindu dhe sikh.  Lala 
Badri Nath dhe Lala Ram Lal ishin të 
dalluar në matematikë, Lala Hans Raj 
në fizikë, ndërsa për lëndën e kimisë më 
i dalluari ishte Lala Naubat Rai.

Mësuesi mund të zhvillojë ose të 
dëmtojë nxënësin
Në atë kolegj u vendosën edhe themelet 
e karrierës sime akademike. Të gjitha 
arritjet e mia të mëvonshme ia atribuoj 
këtij institucioni arsimor dhe mësuesve 
shumë të përkushtuar. Besoj fort se 
përshtypja dhe vëmendja që kushton 

një mësues, mund të zhvillojnë ose të 
dëmtojnë një nxënës. Ju jap një shembull. 
Në vitin e parë të kolegjit, u fiksova në 
përdorimin e disa fjalëve anglisht që më 
dukeshin interesante.

Fillova t’i përdorja këto fjalë çdo 
ditë, edhe nëse ishin jashtë kontekstit. 
Mësuesi i anglishtes, Shaikh Ijaz 
Ahmed, një njeri shumë i respektuar, 
më kërkoi që të mos i përdorja këto fjalë 
kaq të vështira, por këshilla ra në vesh 
të shurdhër.

Kur përfundoi semestri (gjysmëvjetori), 
mësuesi i anglishtes më penalizoi 
duke më hequr 5 pikë për çdo fjalë të 
vështirë apo të papërshtatshme që kisha 
përdorur. Dihet se si ishin rezultatet e 
provimit të anglishtes. Por, nuk mjaftoi 
me kaq, pasi mësuesi vendosi të nxjerrë 
fletën time të provimit para gjithë klasës, 
ku i tregoi se kisha përdorur në provim 
fjalë të papërshtatshme të anglishtes.

Në atë kohë nuk e vlerësoja këtë qëndrim 

pse një kombë mbetet i varfër?

Abdus 
Salami pas 
provimit 
të maturës

38    VËRTETËSIA  |  NUMRI 11



të mësuesit ndaj meje, por kur e mendoj 
tani, mendoj se ishte ndëshkimi më 
i mirë. Si rezultat i këtij ndëshkimi, 
ndalova së përdoruri fjalë të vështira.

Prindërit që brumosin fëmijët e tyre 
duke iu bërë shembull
Edukimi që mora, në pjesën më të 
madhe, ishte falë mësuesve të mi, por 
mbi të gjitha, falë përkushtimit të 
pamasë të babait tim të nderuar dhe 
lutjeve të tij të devotshme për mua.

Në atë kohë, provimi i maturës në 
provincën e Penxhabit (Punjab) ishte 
më shumë si një ndeshje mundjeje. 
Mundës nga shkolla të ndryshme do të 
shfaqnin aftësitë e tyre në këtë provim, 
sidomos nxënësit nga shkollat Hindu, 
Sanatam Dharam dhe Arja, të cilët 
konsideroheshin si mundës të frikshëm. 
E kujtoj edhe tani ditën kur do të dilnin 
rezultatet e provimit, kur isha ulur në 
zyrën e babait në godinën e Gjykatës 
Jhang. Rezultatet e provimit ishin 
publikuar në gazetat e qytetit Lahore, 
dhe po atë ditë gazeta vajti nga koha e 
drekës në stacionin e trenit Jhang. Babai 
kishte porositur një nga nëpunësit e 
tij që t’ia sillte gazetën direkt, dhe 
menjëherë kishin filluar të vinin 
mesazhet telegrafike me përgëzime nga 
Lahor.

Siç e përmenda pak më parë, dalja 
e rezultateve të provimit të maturës 

ishte një ngjarje kombëtare në atë kohë. 
Kjo sepse hindutë kishin filluar në atë 
periudhë ta përkrahnin arsimimin në 
masë të gjerë. Kujtoj të jem rikthyer në 
shtëpi aty nga ora 2 e pasdites, pasi kisha 
udhëtuar me biçikletë nga Maghiana 
në qytetin Jhang. Lajmi se kisha dalë i 
pari në provim kishte mbërritur tashmë 
në qytetin Jhang. Duhet të kaloja në 
oborrin e Komisariatit të Policisë për 
të shkuar në shtëpinë time në Buland 
Darwaza. E kujtoj shumë mirë atë 
ditë kur tregtarët hindu, që normalisht 
duhet t’i kishin mbyllur dyqanet për 
shkak të vapës së drekës, ishin duke 
qëndruar jashtë derës së dyqanit për të 
më përgëzuar. Respekti që treguan ndaj 
meje dhe përkrahja e tyre për arsimimin 
kanë lënë një përshtypje të shkëlqyer në 
mendjen time.

Metodologjia e studentëve që i 
përkushtohen dijes
Nga qyteti Jhang shkova në Kolegjin 

NUMRI 11  |  VËRTETËSIA    39



Shtetëror (Publik) të Lahorit dhe pastaj 
në Universitetin e Kembrixhit, Angli. 
Në Universitetin e Kembrixhit mësova 
një sërë metodash të reja studimore nga 
studentët anglezë. Në këtë universitet, 
studentët uleshin nëpër klasa në një 
mënyrë shumë të rregullt, siç ulen 
muslimanët kur falen në xhami. Para se 
të vinte lektori në klasë kishte një heshtje 
totale. Gjatë leksioneve, do të shikoje që 
studentët përdornin stilograf me 4 lloje 
të ndryshme ngjyrash dhe vizore për të 
vizatuar vija të drejta. Fletoret e tyre të 
shkrimit ishin të shkruara në një mënyrë 
aq profesionale sa dukej sikur janë 
shkruar nga një kaligraf. Shokët e mi të 
klasës kishin ardhur në Universitetin e 
Kembrixhit direkt pas përfundimit të 
shkollës së mesme. Ata ishin më të rinj 
se unë në moshë, por vetëbesimi dhe 
vendosmëria e tyre ishin në një nivel aq 
të lartë sa mua m’u deshën dy vite që të 
arrija të njëjtat standarde. Ata kishin 
studiuar në shkolla të tilla ku mësuesit 
i inkurajonin nxënësit që të ndiqnin 
arsimin e lartë dhe u kujtonin që ishin 
bij të një kombi të madh ku kishte 
lindur një njeri si Isak Njutoni. Këta 
mësues kishin ngulitur në mendjen e 
fëmijëve se ata kishin trashëguar dije të 
thella mbi shkencën dhe matematikën, 
dhe mund të bëheshin si Njutoni.

Në Universitetin e Kembrixhit, metoda 
e disiplinës ishte krejtësisht e re dhe 
e çuditshme për mua. Mund të jepje 
një provim në Shkollën e Lartë vetëm 

njëherë. Nëse ngelje në provim, atëherë 
nuk mund ta përsërisje. Në konviktet 
e studentëve ishte si rregull që çdo 
student duhej të kthehej në dhomën 
e tij para orës 10 të mbrëmbjes. Nëse 
ktheheshe para mesnatës, dënimi do të 
ishte 1 qindarkë, ndërsa nëse një student 
kthehej pas mesnate, ai do të ndëshkohej 
me izolim për 7 ditë. Nëse kjo përsëritej 
tri herë, studenti përjashtohej nga 
universiteti. Çdo student trajtohej si 
një i rritur, saqë mbante përgjegjësi 
për të gjitha veprimet e tij. Studenti 
nuk përfshihej në biseda të kota, pasi 
do të ndëshkoheshin të gjithë njësoj, 
ndëshkime të cilat, disa studentë i 
pranonin me burrëri.

Një student në Universitetin e 
Kembrixhit duhej të bënte edhe punë 
krahu. Kujtoj ditën e parë në Kolegjin 
St. John në Londër. Kur arrita, mora 
një taksi nga stacioni i trenit pasi kisha 
një valixhe të rëndë, që peshonte 40 
kilogramë. Në hyrje të kolegjit, i kërkova 
portierit të më ndihmonte. Ai më drejtoi 
për të marrë një karrocë dore dhe më 
tha që ta mbaja vetë. Këto incidente 
që po jua rrëfej nuk janë për të kaluar 
kohën e lirë, por kryefjala është që këto 
histori të shkurtra, me domethënie, të 
mësojnë shumë gjëra për jetën.

Rënia ekonomike e vendit është e 
lidhur fort me arsimin e çorientuar
Duhet të mendoni rreth faktit që 

pse një kombë mbetet i varfër?

40    VËRTETËSIA  |  NUMRI 11



ekziston një lidhje e fortë mes rënies 
sonë ekonomike dhe arsimit. Arsimi 
i çorientuar dhe jo i përshtatshëm 
është në fakt një krizë kombëtare. Unë 
mendoj se kombi ynë po kalon nëpër një 
krizë të rëndë, për të cilën arsyeja është 
se nuk është zhvilluar një sistem i duhur 
arsimor.

Qëllimi kryesor i një sistemi arsimor, 
sipas mendimit tim, është të zhvillojë 
karakterin e një personi. Një karakter 
që zhvillohet gjatë viteve të shkollës, 
rrallë se ndryshon për pjesën tjetër 
të jetës. Megjithatë, këtu nuk do të 
ndalem në karakterin personal. Këtu 
po u referohem aspekteve kombëtare 
të sistemit tonë arsimor. Më në fund, 
Zoti i Plotfuqishëm na dhuroi lirinë 
pas 200 vitesh skllavëri. Kjo ngjarje e 
rëndësishme ndodhi rreth 40 vite më 
parë, por deri më tani nuk kemi kultivuar 
asnjë ndjenjë të përkatësisë, vëllazërisë, 
unitetit dhe të qenit një komb i bashkuar.

Kombi konsolidohet përmes zhvillimit 
arsimor
E vërteta është që, sapo të kishim fituar 
lirinë, objektivi kryesor i sistemit tonë 
arsimor duhet të kishte qenë forcimi i 
ndjenjës së përkatësisë dhe kombësisë. 
Ideja e kombësisë ka ndryshuar 
gradualisht në rajone të ndryshme të 
botës, edhe pse sot mund të përmenden 
shumë shtete, konsolidimi si komb i të 
cilave është mbështetur vetëm te lloji i 

sistemit arsimor që ato zhvilluan.

Marrim si shembull Shtetet e Bashkuara 
të Amerikës, ku gjermanët, anglezët, 
italianët, suedezët dhe francezët 
jetojnë si një komb i madh. Arsyeja 
përse përmenda Amerikën është sepse 
njerëzit nga këto shtete europiane dhanë 
jetën gjatë Luftës së Fundit Botërore 
për një identitet tjetër. Këta njerëz në 
ShBA flisnin gjuhë të ndryshme para 
se të arrinin në Amerikë. Në shkolla, 
fëmijët amerikanë janë të familjarizuar 
me kushtetutën amerikane, heronjtë e 
Amerikës i dinë përmendësh, ditë e natë 
këta fëmijë dëgjojnë himnin kombëtar 
amerikan.

Poetët amerikanë, shkrimtarët dhe 
novelistët i shkruajnë veprat e tyre 
në atë mënyrë që çdo qoshe dhe cep i 
Amerikës është i dashur për këdo dhe 
për të gjithë. Çdo amerikan mësohet 
të dojë qytetin e tij, prandaj një shtetas 
amerikan e konsideron veten një qytetar 
të mijëra qyteteve.

Vende të largëta të Europës, nga ku 
NUMRI 11  |  VËRTETËSIA    41



paraardhësit e tij kanë shkuar në ShBA, 
nuk sjellin ndonjë emocion ose ndjenjë 
të përkatësisë. Një europian i emigruar 
në Amerikë e mendon jetën të lidhur 
me tokën amerikane dhe se i përket 
vetëm Amerikës. Ai përpiqet ditë e natë 
për të promovuar shtetin ose qytetin e tij 
ku ai jeton, dhe kështu ndodh nëpër të 
gjitha shkollat, kolegjet, gazetat, revistat 
dhe televizionet. Duhet sa më parë që 
sistemi ynë arsimor të promovojë këtë 
ndjenjë të rëndësishme të përkatësisë.

Kombit i sjellin lirinë arsimi dhe 
zhvillimi në shkencë

Kërkesa ime e dytë për ju është në lidhje 
me edukimin dhe me promovimin e 
shkencës dhe teknologjisë. India dhe 
Pakistani janë vende të prapambetura 
ekonomikisht, ku mesatarja e të 
ardhurave për një person është 70 dollarë 
në vit. Në krahasim me amerikanët, që 
fitojnë 50 herë më shumë, ndërsa një 
anglez fiton 20 herë më shumë, në 
Japoni 15 herë, Iran 8 herë, Turqi 8 herë, 
si dhe në Irak, Algjeri, Siri dhe Egjipt 6 
herë më shumë. Pyetja ime për ju është: 
“Pse jemi të varfër si shtet?” Jam shumë 
dakord që pasuritë e shtetit tonë janë 
grabitur nga britanikët gjatë qeverisjes 
100 vjeçare në Dehli, Penxhab dhe Sindh. 
Gjithashtu pranoj që amerikanët janë 
me fat, sepse kanë zbuluar një kontinent 
plot me pasuri natyrore, por pyetja lind: 

“Si u bëmë skllevër të britanikëve?”.

Nëse britanikët e njihnin artin e 
lundrimit në det dhe ne jo, atëherë 
kush ua mësoi atyre fillimisht këtë art? 
Nëse pushkët dhe armët e Robert Clive 
kishin një zejtari më të mirë sesa ato 
të mbretit musliman Siraxhud-Deula, 
atëherë a mund të pyes se kush ua mësoi 
britanikëve këtë art të prodhimit të 
armëve të rënda? A nuk e kanë shpikur 
vetë këtë art, dhe pasi e shpikën, a nuk 
janë bërë mjeshtër të tij nëpërmjet 
arsimimit në vendin e tyre?!

Në betejën e famshme të Panipatit, 
sunduesi i madh musliman, sulltani 
Babar fitoi falë përdorimit të armëve të 
rënda të romakëve. Bizantinët (turqit 
romakë) i kanë sofistikuar më shumë 
këto armë pas shpikjes së tyre në vitin 
1526, ndërsa pasardhësit e Babarit nuk 
iu interesoi që të krijonin një institucion 
ku mund të zhvillohej edhe më tej ky 
art në Indi. Nëse ju ka ndodhur të 
vizitoni Kostantinopojën (Stambolli i 
sotëm), do të shikoni që ideja e turqve 
për xhaminë ishte që, në njërën anë të 
ndërtesës të ishte spitali dhe në anën 
tjetër shkolla (medreseja). Kjo shkollë 
nuk do të shërbente vetëm për edukim 
fetar, por edhe për të mësuar artin e 
prodhimit të armëve. Për fat të keq, 
turqit që erdhën në Indi nuk ishin të 
interesuar të promovonin edukimin dhe 

pse një kombë mbetet i varfër?

42    VËRTETËSIA  |  NUMRI 11



të mësuarit. Ata lanë pas si trashëgimi 
plot muze të shkëlqyera dhe varreza të 
shtrira si përkujtimore, por fatkeqësisht, 
jo shkolla apo vende mësimi për 
popullin e Indisë.

Çfarë ishte ajo që kombet që sot quhen 
të zhvilluara kanë pasur dhe që kombet 
e tjera nuk e kishin?

Më lejoni t’ju bëj një pyetje: Nëse Zoti 
i Plotfuqishëm i ka dhuruar popullit 
amerikan ushqim të bollshëm dhe 
një kontinent të madh, a nuk ishte 
vendosmëria e tyre që i solli ata në 
një tokë të panjohur përtej oqeanit? 
Nëse industria japoneze ka fituar famë 
ndërkombëtare, atëherë sa prej kësaj 
fame është falë organizimit të mirë të 
sistemit arsimor? Engjëjt e Zotit nuk 
zbritën tek japonezët për t’u mësuar 
atyre risitë teknologjike. Ka qenë një 
periudhë kur të mirat materiale dhe 
produktet japoneze konsideroheshin 
me cilësi shumë të dobët, por në ditët 
e sotme ato konsiderohen me cilësi 
shumë të lartë nga ana teknike.

E dini që, kompania British Leyland 
filloi e para të prodhonte makinat e vogla 
Morris, dhe më pas ishin japonezët që 
prodhuan makina në të njëjtën madhësi, 
por jo 1000 kubikësh, por 600 kubikësh 
dhe me të njëjtën fuqi motorike. Si 
është e mundur kjo?

20 vjet më parë, një amerikan, i njohur 
si profesor Townes, shpiku transistorin, 
një pajisje që përdoret kryesisht për 
përforcimin e rrymës elektrike. Ai ka 
fituar çmimin Nobel për këtë shpikje 
revolucionare. Për të zbuluar sekretin e 
transistorit dhe mënyrën e funksionimit, 
japonezët filluan menjëherë hulumtimet 
në Universitetin e Tokios. Përpjekjet 
e japonezëve sollën frytet e para për 
një hapësirë kohore shumë të shkurtër, 
dhe që atëherë ata janë konsideruar si 
mjeshtër në fushën e elektronikës. Jo 
vetëm që e rizbuluan transistorin, por 
ata e publikuan sekretin e transistorit 
në një revistë, që çdo pakistanez, indian, 
arab apo iranian mund ta vinte në 
përdorim, duke zhvilluar edhe më tej 
teknologjinë e transistorit. Pra, kush 
janë këta kampionë të dijes? A do e 
besonit që japonezët nuk e kanë ditur 
artin e të bërit të patkonjve? Thuhet që 
kur amerikani Admiral Perry erdhi në 
Japoni me flotën e tij detare, japonezët 
tentuan t’i bllokonin hyrjen në port, por 
nga bombardimet u detyruan të lejonin 
hyrjen në port të flotës. Një natë u vodh 
një kalë nga anija e Admiralit dhe u 
rikthye ditën tjetër. Misteri pas kësaj 

NUMRI 11  |  VËRTETËSIA    43



vjedhje të çuditshme ishte se japonezët 
donin që të shikonin patkonjtë e kalit, 
pasi shkenca e tyre e metalurgjisë nuk 
ishte zhvilluar deri në atë pikë sa të 
mund të bënin patkonj në Japoni.

Në Japoni, koha e provimeve 
konsiderohet si një periudhë vetëvrasjesh 
për studentët japonezë, pasi pranimi 
në universitet varet nga rezultatet e 
provimit të maturës. Standardi i këtij 
provimi është aq i lartë, sa asnjë shkollë 
për fëmijë në mbarë botën nuk e ndjek 
një praktikë të tillë aq të vështirë të 
provimeve në fizikë dhe kimi.

Gjatë kohës së provimit, askush nuk ka 
dijeni për përmbajtjen e pyetjeve, askush 
nuk proteston, askush nuk thyen xhamat 
e dritareve të ndërtesës ku mbahen 
provimet. I gjithë kombi, si nxënësit 
ashtu edhe prindërit, janë të kapluar 
nga emocionet e provimit, dhe të gjithë 
i pranojnë rezultatet e provimeve me 
stilin e zakonshëm japonez.

Gjatë muajit shtator (1985), kisha fatin 
që të vizitoja Republikën Popullore të 
Kinës. Një nxënës kinez hyn në klasë të 
tetë (ose në shkollë të mesme) kur është 
12 vjeç, ndërsa rreth moshës 17-vjeçare 
ai përfundon të gjithë kurrikulën 
shkollore. Këto 8 klasë shkollë janë të 
barasvlershme me shkollën e mesme 
në Indo-Pakistan. Edukimi në këto 
5 vite është i detyrueshëm dhe çdo 
nxënës kinez duhet të mësojë 12 lëndët 

e mëposhtme, ku asnjëra nuk është 
zgjedhore: Nacionalizmi, Matematikë, 
Fizikë, Kimi, Biologji, Agrikulturë, 
Histori, Gjeografi, Artet Dramatike, 
Muzikë dhe Punëdore.

Çdo nxënës duhet të studiojë deri në 
fund të 12 lëndët. Mësuesit kinezë janë 
të vendosur që çdo nxënës duhet të 
studiojë shkencën njësoj sa artet.

Dikush mund të hamendësojë se meqë 
lëndët shkencore janë të detyrueshme, 
niveli i nxënësve 16 dhe 17 vjeç duhet 
të jetë më i ulët krahasuar me shkollën e 
mesme te ne. Për të zbuluar të vërtetën, 
unë mora vetë pjesë në një orë mësimi të 
matematikës dhe fizikës në një shkollë 
në Kinë. Mbeta pa fjalë kur pashë një 
nxënës vetëm 14-vjeçar duke mësuar 
rregullat e infinitit. Në pjesën tjetër të 
botës, rregullat e infinitit mësohen në 
shkollë të lartë.

Kinezët janë të vendosur tashmë që 
të fusin çdo teknikë të re industriale 
në vendin e tyre. Kina është shpallur 
Republikë Popullore 2 vite pas nesh, por 
falë vendosmërisë dhe përpjekjeve të tyre, 
kanë arritur që gjatë këtyre 40 viteve të 
jenë mjeshtër të shkencave elektronike. 
Fillimisht ata përpunonin 40.000 tonë 
metal në vit, ndërsa tani përpunojnë 
deri në 200.000 tonë në vit. Ata mund 
të prodhojnë tani pjesë të sofistikuara 
makinash. Çdo nxënës kinez kalon një 
ditë në punëtorinë e shkollës apo të 

pse një kombë mbetet i varfër?

44    VËRTETËSIA  |  NUMRI 11



universitetit, që të praktikojë një zanat. 
Shkolla që përmenda më sipër, të cilën 
e vizitova, kishte nxënës 14 deri në 16 
vjeç që prodhonin pjesë përbërëse për 
transistorin. Një grup tjetër dërgonin 
mineralin e kaliumit të karbonizuar në 
makinën e përpunimit dhe paketimit, 
për ta tregtuar më pas. Një grup prej 4 
nxënësish vetëm 12-vjeçare ishin duke 
riparuar këpucët për të gjithë shokët e 
klasës. Një nga vajzat në grup na kërkoi 
që t’i hidhnim sytë kah dritaret e dhomës 
ku po punonin, të cilat ishin mbuluar 
me perde. Vajza na tregoi se kur kishin 
filluar të riparonin këpucët, kishin pasur 
pak turp dhe njëfarë pakënaqësie që do 
të riparonin këpucë me erë të keqe, dhe 
për ta zgjidhur këtë problem, ato kishin 
vendosur të mbulonin dritaret me perde. 
Me kalimin e kohës ato u mësuan dhe 
tani nuk kanë aspak turp për punën që 
bëjnë.

Besoj që është e domosdoshme që 
shkollat e fëmijëve tanë të jenë më 
produktive përgjatë viteve të shkollimit. 
Të gjithë nxënësit dhe mësuesit e 
shkollave, kolegjeve dhe universiteteve 
në Kinë i kalonin pushimet verore në 
fabrika dhe në fermat e fshatit.

Ndoshta ju mund të mendoni se unë 
jam duke e ekzagjeruar pak situatën, 
por më besoni, nëse dikush do të më 
tregonte që një vend aq i madh sa Kina 
është duke ecur përpara si një oqean i 
qetë, as nuk do ta besoja. Por, si të mohoj 

atë çfarë kam parë me sytë e mi? Jo një 
herë, por tri herë kam udhëtuar për në 
Kinë. Akoma nuk është e lehtë për mua 
ta besoj që, afro 700 milionë njerëz 
mund të sakrifikojnë interesin e tyre 
personal për hir të kombit, dhe përveç 
kësaj, ata e kanë lidhur identitetin e tyre 
me kombin. Çdo person në atë vend të 
madh punon pa u lodhur ditë dhe natë. 
Qytetet e tyre dikur kanë qenë plot me 
plehra dhe mushkonja. Në Pekin, çdo 9 
metra përgjatë kanalit të Dragoit, fiks 
mbrapa Pallatit Mbretëror, kishe plot 
insekte dhe plehra, që mund të mos 
ishin pastruar ndoshta asnjëherë gjatë 
300 viteve të fundit. Por tani Pekini 
është një nga qytetet më të pastra, 
dhe gjithë meritat nuk shkojnë për 
pastruesit, por për ata që ndihmuan, si: 
juristët, mësuesit, nxënësit, politikanët 
dhe pronarët e dyqaneve. Kjo punë 
është falë një grupimi të studentëve, të 
cilët ishin në krye të kësaj lëvizjeje.

Teksa e vërtetë që sistemi kinez po 
punon në një mënyrë tepër produktive, 
sepse është i ndërtuar mbi demokracinë 
sociale. Një ministër i qeverisë kineze 
shkon në zyrë me biçikletë dhe e përdor 
makinën zyrtare vetëm kur duhet të 
shoqërojë një diplomat të huaj. Kjo 
sjellje shembullore tregon se kombi 
kinez është i gatshëm të sakrifikojë. 
Megjithatë, fakti që kombi kinez është 
i vendosur të mësojë teknologjinë, nuk 
ndikon në funksionimin e vetë sistemit.

NUMRI 11  |  VËRTETËSIA    45



Ndërsa po flisja për Kinën, kam devijuar 
paksa nga tema kryesore. Isha duke 
ju treguar që britanikët shpikën dhe 
futën teknika të reja industriale, dhe i 
përhapën nëpërmjet një sistemi të duhur 
arsimor. Nëse Japonia mund t’u mësojë 
zanate të ndryshme punonjësve të saj 
pa pasur pasuri natyrore apo burime të 
tjera, nëse Kina i konsideron qytetarët e 
saj si skllevër të dijes dhe pret nga çdo 
fëmijë që të mësojë lëndët shkencore 
ose të ketë një zanat, dhe t’i trashëgojë 
këto dije edhe tek të tjerët, dhe nëse 
të gjitha këto kombe janë përpjekur të 
zhdukin varfërinë nëpërmjet këtyre 
metodave, atëherë a nuk është ky një 
mësim për ne?!

A mendoni se varfëria është ajo që 
pengon zhvillimin arsimor? Ja, një 
shembull!
Dikush mund të thotë që varfëria në 
vetvete është një kërcënim, sepse nëse 
një njeri është i uritur, nuk ka kohë ose 
prirje për të mësuar. Në këtë kontekst 
nuk mund t’ju ndihmoj, por mund ta lidh 
me një ngjarje të ndodhur në Gjermani 
diku para 40 vitesh. Në vitin 1947, kur 
vazhdoja studimet në Universitetin të 
Kembrixhit, Gjermania kishte humbur 
luftën dhe i gjithë populli gjerman po 
vuante pasojat e dhimbshme të kësaj 
humbjeje. 

Komisioni Amerikan i Kontrollit ftoi 
studentët nga Universiteti i Kembrixhit 

pse një kombë mbetet i varfër?

dhe nga universitete tjera europiane që 
të vizitonin Gjermaninë dhe të shihnin 
gjendjen e vështirë me të cilën po 
përballej populli gjerman. Rreth 500 
studentë nga e gjithë Europa shkuan 
në Mynih. As edhe një ndërtesë në 
qytet nuk kishte ngelur pa u dëmtuar, 
dukej sikur banorët e Mynihut po 
jetonin në fole pëllumbash.

Ne qëndruam në disa tenda të mëdha 
në një park të qytetit. Unë mora vesh 
nga dikush që një studiues gjerman po 
më kërkonte. Një ditë e takova këtë 
studiues, të cilit i kishte ngelur vetëm 
skeleti i trupit. Ai ishte i punësuar 
në një kamp lufte në Gjermani, ku 
kishte pasur edhe disa të burgosur nga 
Penxhabi (i Indisë). Nga këta ushtarë 
kishte mësuar që unë ndodhesha në 
qytet. Me ndihmën e ushtarëve kishte 
filluar të mësonte gjuhën penxhabe, dhe 
po hartonte një fjalor Gjermanisht-
Penxhabisht në vitin 1947. Kishte 
gjetur dy libra në gjuhën penxhabe: 
Meer Warith Shah dhe një kopje të 
vjetër të librit Dulla Bhatti të botuar 
në Lahor. Ngaqë po haste vështirësi 
në kuptimin e disa vargjeve në libra, 
vendosi të më takonte mua, që atij t’i 
shpjegoja disa pasazhe të ndryshme. Për 
fat të keq ato pasazhe ishin të vështira 
edhe për mua, prandaj nuk munda që 
ta ndihmoja shumë. Tani mendoni për 
një moment për këtë histori. Nuk e di 
nëse ai fjalor është botuar ndonjëherë, 
dhe nëse po, atëherë sa njerëz e kanë 

46    VËRTETËSIA  |  NUMRI 11



përdorur. Por, kjo ngjarje tregon se sa 
të marrosur janë këta njerëz pas dijes. 
Këta përbëjnë një komb ku Prodhimi 
Kombëtar Bruto është dija për shkencën, 
teknologjinë dhe gjuhët. Njerëzit e këtij 
vendi të madh e dinë që hartimi i një 
fjalori Gjermanisht-Penxhabisht do të 
sjellë fryte, si dhe e dinë që kurrë nuk 
duhet humbur koha duke luajtur me 
letra, duke hyrë në grevë apo duke parë 
filma pa kuptim.

Zoti i ndihmon ata që përpiqen
Në këtë kontekst unë dua ta lidh me 
një histori të treguar nga lideri i madh 
kinez, Mao Ce Duni (Mao Zedong), të 
cilën padyshim që mund ta dëgjoni nga 
thuajse çdo person në Kinë.

Kohë më parë, një burrë i vjetër jetonte 
në veri të Kinës dhe quhej Z. Analfabeti. 
Shtëpia e plakut ishte me pamje nga jugu 
dhe aty ishin dy male të larta, Bang dhe 
Wang, fiks përballë shtëpisë së tij. Një 
ditë ai iu kërkoi fëmijëve të gërmonin në 
male për t’i larguar tutje. Komshiu i tij, 
i quajtur Z. Inteligjent, i tha që e kishte 
kuptuar kohë më parë se ishte budalla, 
por jo aq sa të mendonte se mund t’i 
largonte malet vetëm duke gërmuar me 
duar. Plaku i vjetër u përgjigj: “Shoku 
im i dashur, ti ke të drejtë, por mos 
harro që nëse unë vdes, atëherë për këtë 
punë do të kujdesen fëmijët e mi, dhe 
kur ata të vdesin, do ta bëjnë fëmijët e 
tyre, dhe kur ata të vdesin, do të punojnë 

fëmijët e tyre, dhe kështu ky gërmim do 
të vazhdojë përgjithmonë. Këto male 
nuk rriten më. Çdo ditë që ne gërmojmë, 
po i zvogëlojmë, dhe shpresojmë që një 
ditë ta zhdukim këtë pengesë përpara 
shtëpisë”. Duke dëgjuar këto fjalë të 
plakut, Zoti i Plotfuqishëm dërgoi dy 
engjëj, që i lëvizën malet sa hap e mbyll 
sytë!

Shoqëria jonë përballet me pengesa të 
tilla si këto dy male. Përpiquni t’i mbani 
larg jush me durim. Zoti do të tregojë 
mëshirë për ju një ditë. Mos u mërzitni 
nëse përpjekjet tuaja nuk sjellin fryte, 
vazhdoni dhe bëni punën, dhe Zoti do 
t’ju bekojë me të vërtetë për përpjekjet 
tuaja!

Dr. Abdus Salam duke pranuar çmimin 
Nobel për fizikë nga mbreti Carl Gustan XVI 

i Suedisë, 10 dhjetor 1979.

NUMRI 11  |  VËRTETËSIA    47



fragment nga libri “Jeta e Muhammedit s.a.v.s.”

Në ç’masë Profeti Muhammed s.a.v.s. 

mbështetej te Zoti i Lartësuar, këtë 
mund ta përfytyroni nga ngjarja kur një 
njeri e gjeti të vetëm, ngrehu shpatën 
para tij duke kërcënuar: “Kush mund të 
të shpëtojë prej meje?”, dhe Profeti s.a.v.s., 
edhe pse ishte pa armë, madje i shtrirë, pa 
mundur të bëjë asnjë manovrim, mjaft i 
qetë dhe i bindur i qe përgjigjur: “Allahu”. 
Kjo fjalë kishte dalë nga goja e tij me një 
bindje dhe qëndrueshmëri të tillë, saqë 
sulmuesi nuk mbeti pa u ndikuar nga ajo, 
aq sa i ra befas shpata nga dora. Vetëm 
në pak çaste, ai që kishte ardhur për ta 
vrarë Profetin s.a.v.s., po qëndronte para tij 
si një fajtor.1

Me gjithë këtë mbështetje të pakufishme 
te Zoti, para Zotit, ai gjendej tejet i 
përulur. Një herë, disa njerëz i kishin 
thënë: “O i Dërguari i Allahut! Ju me 

siguri do ta arrini bekimin2 e Allahut 
nëpërmjet veprave tuaja madhore”. 
Profeti s.a.v.s. u ishte përgjigjur:

“Jo aspak. Edhe unë do të falem vetëm 
nëpërmjet mirësisë së Zotit”.

Ebu Hurejre r.a. rrëfen: “Unë e kam 
dëgjuar të Dërguarin e Allahut një ditë, 
duke thënë se askush nuk do të hyjë 
në xhenet për shkak të veprave të tij. E 
pyeta: “O i Dërguari i Allahut! As ju nuk 
mund të hyjni në xhenet prej veprave 
tuaja?” Më tha: “As unë nuk mund të 
hyj në xhenet përmes veprave të mia. 
Po, nëse do të më mbulojnë bekimi dhe 
mëshira e Zotit, atëherë mund të hyj”.3

Një herë Profeti Muhammed s.a.v.s. tha: 
“Bëni vepra të mira, kërkoni rrugët e 

afrimit me Zotin e Lartësuar dhe 
askush nga ju të mos 
dëshirojë vdekjen e vet, 

sepse, nëse ai është njeri i 
mirë, atëherë jeta 

vetëm do t’i 

Mbështetja te Zoti i Lartësuar
Fo

to
 vo

n 
M

ile
s H

ar
da

cr
e 

vo
n 

Pe
xe

ls



shtojë mirësi të tjera, e nëse është i lig, do 
të gjejë në jetë mundësinë për t’u penduar 
nga mëkatet e tij”.4

I Dërguari i Allahut s.a.v.s. e donte kaq 
shumë Allahun e Lartësuar saqë kur 
binte shi pas një kohe të gjatë, ai priste 
pikat e shiut me gjuhë dhe thoshte: “Ja, 
bekimi i freskët i Zotit tim!”5

Kur rrinte në mbledhje, vazhdimisht i 
kërkonte falje Zotit, praktikë të cilën, në 
fakt, e bënte në përgjithësi në çdo kohë, 
në mënyrë që umeti i tij dhe njerëzit që 
kishin lidhje me të, të mund të shpëtonin 
nga zemërimi i Allahut të Lartësuar dhe 
të gëzonin mëshirën e Tij.6

Gjithmonë e mbante parasysh daljen e tij 
përpara Zotit të Lartësuar. Kështu, kur 
flinte, lutej: “O Zot! Vdes me emrin Tënd 
dhe ringjallem me emrin Tënd”. Ndërsa, 
kur zgjohej nga gjumi, lutej: “Të gjitha 
lavdërimet i takojnë vetëm Allahut, i Cili 
na ringjalli pas vdekjes sonë dhe ne, tek 
Ai do të kthehemi”.7

Aq shumë e donte afrimin me Zotin e 
Lartësuar, saqë shpesh lutej: “O Zoti im! 
Bëj në zemrën time dritë8, në shikimin 
tim dritë, në dëgjimin tim dritë, në të 
djathtën time dritë, në të majtën time 
dritë, mbi mua dritë, poshtë meje dritë, 
para meje dritë, pas meje dritë dhe o Zoti 
im, tërë qenien time bëje dritë!”9

Ibni Abasi r.a. tregon që afër vdekjes së të 

Dërguarit të Allahut s.a.v.s., një ditë, erdhi 
Musejleme Kedhabi (gënjeshtari) dhe 
kërkoi që nëse Profeti Muhammed s.a.v.s., 
do ta caktonte atë si udhëheqës pas tij, ai 
do ta pranonte Profetin. Atëherë ai kishte 
një mori njerëzish me vete dhe fisi, që i 
përkiste ai, ishte më i madhi në numër 
në të gjithë Arabinë. Kur i Dërguari i 
Allahut s.a.v.s. mori lajmin e ardhjes së tij 
në Medinë, shkoi për ta takuar, ndërkohë, 
atë e shoqëronte Thabit ibni Kajs ibni 
Shumasi r.a.. Profeti s.a.v.s. kishte një degë 
hurme në dorë. Ai u afrua te grupi i 
tij dhe qëndroi përballë Musejlemes. 
Ndërkohë, erdhën edhe sahabë të tjerë 
dhe qëndruan rreth Profetit s.a.v.s..

I Dërguari i Allahut s.a.v.s. iu drejtua duke 
thënë: “Ti thua që nëse unë, i Dërguari i 
Zotit do të të caktoj ty si kalif pas meje, 
atëherë do të jesh gati të më ndjekësh 
mua. Por, unë nuk jam gati të të jap as 
këtë degë hurme kundër urdhrit të Zotit. 
Ju do të pësoni atë që ju ka përcaktuar 
Zoti. Nëse ktheheni shpinazi, Zoti do 
t’jua presë këmbët, madje unë shoh që 
gjithçka që më ka treguar Zoti, ajo ka 
për të ndodhur me ju”. Pastaj i Dërguari i 
Allahut s.a.v.s. tha: “Unë po largohem, gjërat 
e tjera që ke për të biseduar, bisedoji me 
përfaqësuesin tim Thabit ibni Kajs ibni 
Shumasin”. Më pas i Dërguari i Allahut 
s.a.v.s. mori rrugën për t’u kthyer. Atë e 
shoqëroi edhe Ebu Hurejre r.a..

Rrugës, dikush e pyeti: “O i Dërguari i 

NUMRI 11  |  VËRTETËSIA    49



Allahut! Çfarë kuptimi ka kjo që keni 
thënë: “shoh që gjithçka që më ka treguar 
Zoti, ajo ka për të ndodhur me ju?”.” 
Ai u përgjigj: “Kisha parë në ëndërr që 
kam dy byzylykë në duar, të cilët nuk i 
pëlqeva. Po në ëndërr mora shpalljen që 
t’i fryja. Kur i fryva, ata u zhdukën. Këtë 
e interpretova se pas meje do të dalin dy 
gënjeshtarë që do të pretendojnë të jenë 
profetë”.10

Kjo ishte periudha e fundit e jetës së 
Profetit Muhammed s.a.v.s.. Fisi më i madh 
dhe i fundit ishte gati t’i nënshtrohej atij, 
por vetëm me kushtin që Profeti s.a.v.s., 
prijësin e tij ta caktonte kalif pas tij. I 
Dërguari i Allahut s.a.v.s. po të kishte qoftë 
një dëshirë të vogël në zemër për të fituar 
ndonjë epërsi personale, atëherë, për sa 
kohë ai nuk kishte ndonjë pasardhës 
mashkull, kjo ishte një mundësi optimale 
për të. Prijësit më të madh të fisit më të 
madh të Arabisë, edhe mund t’i ngjallte 
shpresa, duke hapur në këtë mënyrë 
rrugën e bashkimit të të gjithë Arabisë. 
Por i Dërguari i Allahut s.a.v.s. si mund 
ta quante të tijën gjithë udhëheqjen 
islame, kur edhe gjënë më të vogël nuk e 
konsideronte si të tillë! Tek ai, udhëheqja 
e Islamit ishte një amanet i Zotit, të 
cilin, ashtu siç ishte, duhej t’ia dorëzonte 
Zotit, që më vonë, Ai t’ia jepte kujt të 
donte. Prandaj, propozimin e ardhur 
nga Musejleme, i Dërguari i Allahut s.a.v.s. 

e refuzoi me poshtërim duke i kthyer: 
“Lëre udhëheqjen e Islamit, unë nuk 
mund të të jap ty as këtë degë hurme pa 
lejen e Zotit”.

Sa herë që ai përmendte Allahun e 
Lartësuar, emocionohej, mbushej me zell 
dhe dukej sikur dashuria ndaj Allahut 
e kishte pushtuar në mish e në shpirt. 
Aq shumë e pëlqente thjeshtësinë në 
adhurimin e Allahut të Lartësuar, saqë 
falej në xhaminë që nuk kishte as dysheme 
e as ndonjë qilim dhe, edhe të tjerët i 
porosiste të faleshin në të. Shpeshherë 
ndodhte që çatia pikonte nga shiu dhe 
trupi e rrobat e të Dërguarit të Allahut 
s.a.v.s. bëheshin me ujë e me baltë, por ai 
vazhdonte të falej me përkushtim dhe në 
asnjë moment nuk i donte zemra që ta 
spostonte faljen e asaj kohe, apo ta falte 
në ndonjë vend tjetër.11

I Dërguari i Allahut s.a.v.s. kujdesej edhe 
për faljet e sahabëve të tij. Një herë, rreth 
Abdullah ibni Omerit r.a., i cili ishte një 
njeri shumë i dëlirë dhe i pastër, ai kishte 
thënë:

“Sa bukur do të ishte, nëse Abdullah 
ibni Omeri do të falte edhe namazin e 
tehexhudit”.12

Abdullah ibni Omeri r.a., që nga dita kur i 
mori vesh fjalët e të Dërguarit të Allahut 
s.a.v.s., filloi ta falte rregullisht namazin e 

Mbështetja te Zoti i Lartësuar

50    VËRTETËSIA  |  NUMRI 11



tehexhudit. Po ashtu, përmendet që një 
herë në mbrëmje, Profeti s.a.v.s. kishte 
shkuar për vizitë te shtëpia e Fatimes 
dhe Aliut, së bijës dhe dhëndrit të tij dhe 
i pyeti: “A falni tehexhudin?” (domethënë, 
namazi që falet pas mesnatës, pasi 
zgjohemi nga gjumi). Aliu r.a. tha: “O i 
Dërguari i Allahut! Përpiqemi ta falim, 
por nganjëherë për ndonjë arsye, kur 
Zoti i Lartësuar nuk na zgjon, edhe nuk 
e falim”. Profeti s.a.v.s. i porositi: “Falni 
rregullisht tehexhudin”, e pastaj u çua 
për t’u kthyer në shtëpi dhe ndërkohë, 
vazhdimisht përsëriste13 :

ءٍ جَدَلً ۝ نسَانُ �أكْثََ شَْ
إِ
وَكَنَ الْ

[Njeriu kundërshton më shumë se çdo 
krijesë tjetër.]14

Ky është një ajet i Kuranit Famëlartë, në 
të cilin thuhet: Njeriu shpesh heziton të 
pranojë fajin e vet dhe duke u treguar 
hileqar përpiqet ta mbulojë gabimin e 
tij. Pra, Aliu r.a. dhe Fatimja r.a., në vend 
të thoshin se ata gabonin ndonjëherë, ia 
linin fajin Zotit duke thënë se është Zoti 
Ai që kur do, i zgjon dhe nuk kur nuk do, 
nuk i zgjon.

I Dërguari i Allahut s.a.v.s. kishte dashuri 
aq të madhe ndaj Zotit të Lartësuar, 
megjithatë, urrente adhurimin që bëhej 
për reklamë. Parimi i tij ishte që adhurimi 
i vërtetë rrjedh pikërisht nga përdorimi i 

duhur i aftësive që njeriu ka marrë prej 
Zotit të Lartësuar. Nëse ka sy, atëherë 
mospërdorimi i tyre është jorespekt ndaj 
Zotit, ndërsa keqpërdorimi është mëkat. 
Po ashtu, vetëshurdhimi është mungesë 
respektimi ndaj Zotit, ndërsa dëgjimi i 
përgojimeve është mëkat. Heqja dorë 
nga ushqimi, jo vetëm që është vetëvrasje, 
por edhe fyerje ndaj Zotit, por ushqimi 
i tepërt dhe konsumimi i gjërave të 
palejuara e të papëlqyera bëhen mëkat. 

Kjo ishte ajo që i paraqiti botës Profeti 
Muhammed s.a.v.s., gjë që nuk ishte 
treguar më parë nga ndonjë profet tjetër. 
Virtytet e larta, në të vërtetë, përbëhen 
nga përdorimi i saktë i instinkteve. 
Ndrydhja deri në fund e instinktive është 
budallallëk, shfrenimi i tyre është ligësi, 
kurse përdorimi i tyre i duhur është 
mirësi e vërtetë. Kjo është përmbledhja 
e mësimit të Profetit Muhammed s.a.v.s., 
njëherësh, edhe përmbledhja e jetës dhe 
veprave të tij. Aishja r.a., rreth tij thotë:

“Asnjëherë nuk ndodhi në jetën e të 
Dërguarit të Allahut s.a.v.s., që kur gjendej 
në ndonjë udhëkryq, ai të mos ketë 
zgjedhur rrugën më të lehtë, por me 
kusht që të ishte plotësisht i bindur që 
ndjekja e asaj rruge të lehtë të mos e 
çonte në ndonjë mëkat.  

...E nëse kishte qoftë një grimë dyshimi 
 vijon në f. 70

NUMRI 11  |  VËRTETËSIA    51



Pikëpamja e Islamit 
mbi jetën pas vdekjes

Malik Jamil R. Rafiq

Fo
to

 vo
n 

Ir
in

a I
ris

er
 vo

n 
Pe

xe
ls



Vdekja zakonisht konsiderohet si 
një koncept disi i frikshëm; por 
një numër të konsiderueshëm 

njerëzish që e përqafojnë vdekjen aq 
trimërisht dhe fisnikërisht saqë të 
lënë me gojë hapur. Ky shkrim synon 
të analizojë jetën pas vdekjes nga 
këndvështrimi i Islamit. Shkrimi niset 
me përshkrimin e llojeve të vdekjes 
sipas tanatologjisë (studimi që meret 
me aspektet mjekësore, psikologjike dhe 
sociologjike të vdekjes si dhe mënyrat 
se si njerëzit përballen me të) dhe më 
pas studion vdekjen në lëmin e feve të 
ndryshme për të nxjerrë një përfundim 
me metodat krahasuese. Në vijimësi, 
shkrimi zbërthen këndvështrimin e 
Islamit mbi gjendjen e pasvdekjes, mbi 
gjendjen e shpirtit, parajsën dhe ferrin si 
dhe mbi mundësinë e komunikimit me 
të vdekurit sipas asaj që na tregon Islami. 
Ky artikull gjithashtu jep një paraqitje 
të shkurtër mbi disa nga ritualet dhe 
praktikat islame që kanë të bëjnë me 
trupat e pajetë, ceremoninë e funeralit 
dhe varrimin.

Llojet e vdekjes sipas tanatologjisë

Sipas tanatologjisë, vdekja mund të 
ndahet në disa kategori, të cilat janë:

Vdekja klinike ose somatike: Zhdukje 
e personalitetit në tërësi, si pasojë e 
humbjes së pakthyeshme të funksionimit 

dhe pavarësisë së tri sistemeve jetësore; 
siç janë sistemi i frymëmarrjes, SNQ 
(Sistemi Nervor Qendror) dhe SKV 
(Sistemi Kardiovaskular). Ajo i përfshin 
organet në tërërsi. Të gjitha gjurmët 
e jetës ndërpriten në trup, por vijon të 
mbetet në komponentët e tjerë siç janë 
indet dhe qelizat.1

Vdekja molekulare: Shpërbërja progresive 
e indeve të trupit, gjë e cila nënkupton 
vdekjen e komponentëve të trupit/
organeve. Kjo ndodh afërsisht brenda tri 
ose katër orëve pas vdekjes somatike. Kjo 
kohë përpjesëtohet me aftësinë e trupit 
për t’i rezistuar hipoksisë (mungesës së 
oksigjenit), p.sh.:

Indet nervore – vetëm pak sekonda
Indet muskulare – 3 orë
Kornea – 6 orë
Lëkura – 12 orë 2

Vdekja e trurit: Ndërprerja e të gjitha 
funksioneve të trurit. Në disa përqasje, 
referenca të veçanta i kushtohen vdekjes 
së aktivitetit të trurit apo të sistemit 
nervor. Kjo ndodh kur personi nuk ka më 
asnjë lloj aktiviteti në trurin e tij si dhe 
ka humbur përgjithmonë aftësinë për të 
qenë i vetëdijshëm dhe mundësinë për 
të marrë frymë, por mund të ketë disa 
funksione në shtyllën kurrizore.3

Encyclopædia Britannica (Enciklopedia 
Britanike) nën zërin “vdekja” e ka 

NUMRI 11  |  VËRTETËSIA    53



përkufizuar vdekjen si ‘ndërprerjen e 
përhershme të funksioneve jetësore në 
trupat e bimëve dhe kafshëve’.4

Sipas ‘Encyclopaedia of Religion and 
Ethics’ (Enciklopedia e Fesë dhe Etikës), 
vdekja biologjike është “Ndërprerja e një 
organizmi’. Nuk ka asnjë lloj ngatërrese 
në përdorimin e të njëjtës fjalë për të 
përshkruar fundin e një individi si dhe 
të një procesi të pakthyehëm që të çon 
drejt fundit”.5

Një vështrim mbi vdekjen si koncept 
sipas feve të ndryshme

Judaizmi

Le të shohim se si perceptohet vdekja 
në fe të ndryshme. Për sa i përket jetës 
pas vdekjes, Dhjata e Vjetër nuk është 
shumë e pasur me detaje. Ajo thotë:

“Shumë prej atyre që flenë nën pluhurin 
e Tokës do të zgjohen, disa në jetën e 
pambarim, dhe disa të tjerë në turp dhe 
përbuzje që zgjat përgjithmonë.”6

Ndërsa në librin e Ezekielit 37:4-6 kemi:

“O ju kocka të thara, duroni fjalën e 
Zotit. Këto ishin fjalët e Zotit për ato 
kocka; Kujdes, Unë do të bëj që fryma 
të hyjë në ty dhe ti do të jetosh: dhe unë 
do të shtroj nerva mbi ty, dhe do të të 
mbuloj me mish dhe me lekurë, dhe kur 
fryma ime të hyjë në ty, ti do të jetosh, 

dhe do ta dish që unë jam Zoti yt”.7

Rreth ferrit, “The Jewish Encyclopaedia” 
(Enciklopedia Hebraike) duke iu 
referuar librit Erobian të Talmudit 
thotë: “Zjarri i Gehenës (ferrit) nuk i 
prek mëkatarët hebre sepse ata do t’i 
rrëfejnë mëkatet e tyre përpara portës 
së ferrit dhe do të rikthehen tek Zoti i 
tyre”. 

Duke iu referuar lilbrit Berakhot 
të Talmudit thuhet: “Heretikët dhe 
shtypësit romakë do të përfundojnë 
në Gehenë, dhe i njëjti fat i pret edhe 
Persianët, shtypësit e hebrejve të 
Babilonisë”.8

Ndërsa për hebrenjtë bashkëkohorë, 
Sale shprehet: 

“Është një opinion gjerësisht i pranuar 
nga hebrenjtë e sotëm që asnjë person 
(nga hebrenjtë), qoftë nga të pabesët apo 
nga cilido sekt tjetër, nuk do të qëndrojë 
në ferr më shumë se njëmbëdhjetë 
muaj apo maksikum një vit, përveç 
Datanit, Abiamit dhe ateistëve (nga 
hebrenjtë), të cilët do të torturohen aty 
përgjithmonë”.9

“Abiami dhe Datani u ngritën kundër 
Moisiut dhe u shkatërruan nga Zoti”.10

Në ‘Derech Eretz Zut-a’, njëri ndër 
pesëmbëdhjetë traktatet e Talmudit, 
edhe pse e përpiluar më vonë se të tjerat 
por që përfshihet në botim, gjenden 

Pikëpamja e islamit mbi jetën pas vdekjes

54    VËRTETËSIA  |  NUMRI 11



figura biblike si Enok, Elijah dhe Hiram, 
të cilët së bashku i shpëtuan vdekjes dhe 
u dërguan direkt në Parajsë.11

Krishterimi

Sipas konceptit të krishterimit “Mëkati 
hyri në botë nëpërmjet një njeriu, dhe 
vdekja nëpërmjet mëkatit, dhe kështu 
vdekja kaloi mbi çdo njeri, prandaj të 
gjithë janë mëkatarë”.12

Në librin urdu, ‘Kamusul Kitab’ ne 
lexojmë :

“Duhet ta pranojmë se vdekja erdhi 
si pasojë e mëkatit të Adamit, dhe 
ndëshkimi për të rezultoi në vdekje 
në dy forma, në atë fizike dhe në atë 
shpirtërore”. Gjithashtu shkruhet: 
“Vdekja fizike është shenja më e denjë e 
vdekjes shpirtërore e cila është pasoja e 
domosdoshme e mëkatit”.13

Budizmi

Lidhur me vdekjen Buda ka thënë: “O 
murg! Jeta e njeriut është e shkurtër”. 
“Jeta me të vërtetë përfundon në 
vdekje”. Vdekja është thjesht fillimi i 
një ekzistence të re për ndëshkimin e 
mëkateve: vdekja dhe ndëshkimi janë 
sinonime.14

Lidhur me konceptin e rimishërimit 
(reinkarnim) lexojmë:

“Në teori budizmi nuk mëson ekzistencën 

e shpirtit dhe as rimishërimin e tij, por 
insiston në revolucionin apo në “rrymën” 
e ekzistencës. Megjithatë, për nga 
influenca e saj konkrete në mendësinë 
popullore, kjo doktrinë arriti të ketë 
të njëjtën peshë si çdo doktrinë tjetër 
e rimishërimit. (…) Në këtë oqean të 
gjerë rilindjesh, ekzistojnë një numër i 
pallogaritshëm rrymash të ekzistencës, 
të kushtëzuara nga veprat dhe pasojat 
e tyre përkatëse, që rrjedhin lirisht 
jo vetëm në vazhdimësinë e qenies 
individuale, por edhe në solidaritetin e 
ekzistencës kolektive”.15

Hinduizmi

Në hinduizëm, një trup i vdekur 
konsiderohet simbol i papastërtisë, e 
për këtë arsye kontakti fizik me të është 
minimal. Trupi lahet me ujë të pastër 
dhe më pas vishet me rroba të reja. 
Po kështu, disa pika uji nga Ganga e 
shenjtë mund të derdhen në buzë të të 
vdekurit, me qëllim që shpirti të fitojë 
lirinë. Gjithashtu disa gjethe borziloku, 
që konsiderohet i shenjtë, i vendosen në 
të djathtë trupit të vdekur. Pas kësaj, të 
afërmit e të vdekurit e mbajnë shtratin 
me trupin e pajetë sipër, dhe e shpienë 
në vendin e caktuar për ta djegur.

Në hinduizëm, nuk gjendet koncepti i 
një parajse apo i një ferri të përhershëm. 
Shpirti hyn në një cikël rilindjesh, nga 
ku mund të rilindet si kafshë, njeri ose 
hyjni. Ky rimishërim vazhdon derisa 

NUMRI 11  |  VËRTETËSIA    55



arrihet çlirimi përfundimtar.16

Zoroastrianizmi

Në fenë zoroastriane, kur një njeri 
gjendet në shtratin e vdekjes, dy 
priftërinj e bëjnë atë të rrëfejë mëkatet 
e tij. Trupi i vdekur më pas lahet dhe 
vishet me rroba të pastra pambuku, të 
bardha por të grisura, të cilat më vonë 
duhet të shkatërrohen e të mos përdoren 
më kurrë, pasi i kanë shërbyer qëllimit të 
tyre.

Ritin e funeralit drejt ‘tempullit të 
heshtjes’ apo vendi ku lihet trupi për 
t’u dekompozuar, e udhëheq një njeri 
me kupë që mban zjarr. Atë e ndjekin 
të afërmit dhe miqtë e të ndjerit, trupi i 
pajetë, priftërinjtë si dhe anëtarë të tjerë 
të farefisit.

Në portat e tempullit arkivoli ulet 
poshtë dhe fytyra i zbulohet në mënyrë 
që të pranishmit t’i japin lamtumirën e 
fundit. Më pas trupi çohet në tempull 
dhe vendoset në një shtrat prej guri me 
krye drejt Jugut. Trupit i hiqen rrobat, 
duke e lënë plotësisht lakuriq. Më pas të 
pranishmit largohen duke ua lënë trupin 
hutave të uritura, që janë në pritje për 
ta gllabëruar atë. Brenda më pak se dy 
orëve trupi shndërrohet në një skelet të 
thjeshtë.17

Koncepti i vdekjes në Islam

Sipas Islamit, të gjitha krijesat janë 

destinuar për të vdekur. Vdekje do të 
thotë ndarje e përhershme e shpirtit nga 
trupi. Kurani Famëlartë thotë:

“Allahu ua merr shpirtrat në kohën e 
vdekjes së tyre, dhe ato që nuk vdesin, (i 
merr) në gjumin e tyre. Më pas i mban ato 
për të cilat vendos vdekjen,  dhe të tjerat 
i dërgon (sërish). Pa dyshim, në këtë ka 
shenja për njerëzit që meditojnë”.18

Kjo tregon se shpirti ka ekzistencën e 
vet. Një person i gjallë ka trupin edhe 
shpirtin. Në kohën e vdekjes, shpirti 
largohet nga trupi për të mos u kthyer 
më kurrë. Pas vdekjes trupi nuk mund të 
përdoret më, prandaj varroset.

Më vonë do të diskutojmë se ç’ndodh 
me shpirtin pas vdekjes, por në fillim le 
të kuptojmë se prej nga ai hyn në trup. 
Duhet të qartësohet se çdo gjë, përfshirë 
dhe shpirtin, është krijuar prej Zotit. 
‘Është një esencë e distiluar nga trupi 
përgjatë periudhës së ngjizjes’.19

Zoti në Kuranin Famëlartë thotë:

“A menduat se Ne ju krijuam pa qëllim 
dhe ju nuk do të ktheheshit te Ne?! 
Shumë i Lartë është Allahu, Sunduesi 
i Vërtetë. Nuk ka të adhurueshëm tjetër 
përveç Atij; Zoti i Fronit të Nderuar”.20

Kjo nuk lë hapësirë për asnjëlloj dyshimi, 
se njeriu është krijuar për një qëllim. Ai 
nuk zhduket thjesht pasi ka jetuar për 
disa vjet në këtë tokë. Prandaj, dalim në 

Pikëpamja e islamit mbi jetën pas vdekjes

56    VËRTETËSIA  |  NUMRI 11



përfundim se shpirti duhet të ekzistojë 
edhe pas vdekjes, me qëllim që të arrihet 
qëllimi më i lartë.

Shpirti pas vdekjes – Berzah – Gjendja 
e ndërmjetme

Çfarë ndodh me shpirtin pas vdekjes? 
Kurani Famëlartë na përgjigjet kështu:

“Mjerë për njeriun! Sa mosmirënjohës që 
është ai! Prej çfarë gjëje e ka krijuar Ai 
(Allahu)? Prej pikës së farës e ka krijuar 
dhe i ka dhënë përmasa të rregullta. 
Më pas ia lehtësoi rrugën; më pas dhe i 
shkaktoi vdekjen dhe e varrosi, dhe, kur 
të dojë, Ai e ringjall”.21

Kjo tregon se Allahu secilitdo që ndahet 
nga jeta, i cakton një varr. Këtu nuk bëhët 
fjalë për varrin e gërmuar nga njërëzit, 
pasi jo çdo kufomë groposet; disa prej 
tyre digjen, disa të tjerë gllabërohen 
nga hutat e disa mbyten. Në Kuranin 
Famëlartë vendi ku qëndron shpirti pas 
vdekjes quhet ‘Berzah’ (ndarëse, kohë e 
ndërmjetme):

“Vetëm kur dikujt prej tyre i vjen vdekja, 
thotë: “O Zoti im! Më kthe, ndoshta 
mund të bëj të mira në atë (botë) që e 
lashë.” Kurrsesi! Kjo që thotë ai është 
vetëm fjalë goje. Dhe mbrapa tyre ka 
pengesë deri në ditën kur do të ringjallen 
ata”.22

Menjëherë pas largimit nga kjo botë 
fizike, shpirti pajiset më një trup të ri. 

Ky trup është një pasqyrim i veprave të 
njeriut, të mira apo të këqija, gjatë jetës 
së tij tokësore. Kurani Famëlartë thotë: 
“Ditën kur disa fytyra do të zbardhen 
e disa do të nxihen”.23 Natyrisht që 
keqbërësit do të kenë trupa të nxirë, 
ndërsa mirëbërësit trupa të ndritshëm.

Themeluesi i Xhematit Musliman 
Ahmedia, Hazret Mirza Ghulam 
Ahmedi a.s., në këtë kontekst ka thënë:

“Unë personalisht kam përvojë në këtë 
drejtim. Kam takuar shpesh herë njerëz 
të vdekur në keshf, duke qenë krejtësisht 
zgjuar. Trupin e disa njerëzve të devijuar 
e të ligj e kam parë kaq të nxirë, sikur të 
ishte prej tymi. Kështu që, kam përvojë 
personale në këtë fushë dhe e them me 
të madhe që mu ashtu siç thotë Zoti i 
Madhërishëm, pas vdekjes çdokujt i 
jepet një trup, qoftë prej drite, qoftë prej 
errësire.”.24

Gjendja ‘Berzah’ ose gjendja e ‘varrit’ 
është një gjendje e ndërmjetme, që 
pasqyron ose mirësitë e pashtershme 
të xhenetit ose dënimet e xhehenemit, 
në varësi të asaj që pret shpirti. Kurani 
Famëlartë na mëson:

“Ditën kur disa fytyra do të zbardhen e 
disa fytyra do të nxihen, atyre që do t’u 
nxihen fytyrat (do t’u thuhet): “A mohuat, 
pasi e patët pranuar besimin? Shijojeni 
ndëshkimin për atë që mohonit!” Kurse 
atyre që do t’u zbardhen fytyrat, ata do 

NUMRI 11  |  VËRTETËSIA    57



të jenë në mëshirën e Allahut. Në të do 
të qëndrojnë përgjithmonë”.25

Pra, bëhet e qartë se çdo person fillon të 
përjetojë shpërblimin apo ndëshkimin e 
tij menjëherë pas vdekjes:

“(Këta janë ata,) të cilëve engjëjt ua 
marrin shpirtin kur ata janë duke i bërë 
keq vetvetes, dhe përpiqen t’u thonë 
fjalën e kompromisit: “Ne nuk bënim 
ndonjë të keqe!” Si jo?! Allahu është i 
Gjithëdijshëm për atë që bënit. Hyni 
në portat e xhehenemit, në të cilin do 
të mbeteni gjatë. Është shumë e keqe 
streha e kryeneçëve!” 26

“(Këta janë ata,) të cilëve engjëjt ua 
marrin shpirtin kur ata janë të pastër 
(dhe engjëjt u) thonë: Paqe qoftë mbi 
ju! Hyni në xhenet për shkak të asaj që 
bënit!”27

Profeti i Shenjtë s.a.v.s. gjithashtu ka 
porositur:

“Me të vërtetë varri është një nga 
kopshtet e xhenetit ose një nga gropat 
e zjarrit”.28

Pas fazës së varrit ose gjendjes së 
berzahut, radhën e ka faza e ringjalljes 
së trupit. Kjo mund të përngjasojë me 
lindjen e një fëmije, ndërkohë që faza e 
parë e berzahut i ngjan asaj të ngjizjes. 
Tanimë shpirti i pajisur me një trup të 
ri, është në gjendje të përthithë njohjen 
e plotë rreth Krijuesit të tij, dhe tashmë 

ndien plotësisht shpërblimet e tij, 
ndërkohë që në gjendjen e berzahut, ai 
i kishte përjetuar ato  thjesht pjesërisht.

Në të dyja fazat; berzah dhe ringjallje, 
njeriut i shfaqen të gjitha gjendjet 
shpirtërore të kësaj jete, në formë fizike. 
Në Kuranin Famëlartë thuhet:

“Ai, që në këtë botë ka qenë i verbër, do 
të mbetet i verbër edhe në botën tjetër 
dhe më i humbur nga rruga e drejtë”.29

Kjo tregon se ata të cilët janë të verbër 
shpirtërisht në këtë botë, do të jenë të 
verbër fizikisht në botën tjetër. Duke 
vepruar si i verbër, duke mos i parë 
fare të vërtetat hyjnore, njeriu i tillë do 
të jetë i verbër fizikisht dhe në botën 
tjetër. Arsyeja për këtë është se në botën 
tjetër trupi do të evoluojë si pasqyrim 
i veprimeve të tij në këtë botë. Derisa 
shpirti në jetën tokësore përjeton vuajtjet 
apo rehatinë e trupit, në jetën e përtejme 
ndëshkimet apo shpërblimet që pëson 
njeriu do të përjetohen si fizikisht ashtu 
edhe shpirtërisht.

Nga kjo bëhet e qartë se ndëshkimi 
nuk është gjë tjetër veçse pasojë e 
drejtpërdrejtë e veprave të këqija të 
njeriut. Kurani Famëlartë shprehet qartë 
në lidhje me të:

“Vetja jote është e mjaftueshme sot që të 
të kërkojë llogari”.30

Qëllimi i xhehenemit

Pikëpamja e islamit mbi jetën pas vdekjes

58    VËRTETËSIA  |  NUMRI 11



Në fakt, xhehenemi fare mirë mund 
të krahasohet me një ‘spital’ në të cilin 
njerëzit e sëmurë hyjnë për t’u kuruar. 
Prandaj, çfarëdo dhimbje apo vuajtje 
ndihet gjatë procesit të shërimit është e 
natyrshme. Nga ana tjetër, një person i 
shëndetshëm - banor i xhenetit - i cili 
hyn në spital (xhehenem) për të vizituar 
një mik, do të vazhdojë të qëndrojë 
i shëndetshëm. Kurani Famëlartë 
shpjegon në lidhje me këtë:

“Një folës prej tyre do të thotë: Unë 
kisha një shok. (Më) thoshte: “Edhe ti je 
nga ata që vërtetojnë? Kur do të vdesim 
dhe do të bëhemi pluhur dhe eshtra, a 
do të na kërkohet të japim llogari?” Ai 
do të thotë: “A mund t’i hidhni sy për 
t’u njoftuar (për të)?” Atëherë ai e pa atë 
dhe e gjeti në mes të xhehenemit”.31

Kështu, ky zjarr me të cilin po shërohet 
personi i sëmurë, nuk do t’i sjellë asnjë 
dëm vizitorit, i cili hyn në xhehenem për 
të takuar mikun e tij.

Duhet ngulitur në mendje se të 
gjitha “ndëshkimet” e përmendura në 
shkrimet e shenjta janë thjesht mënyra 
të ndryshme të shërimit. Për shembull, 
banuesve të xhehenemit do t’u jepet 
kaktus për të ngrënë.32 Ne e dimë se 
kaktusi është një ilaç efektiv që përdoret 
për të shëruar sëmundje të ndryshme, 
përfshirë këtu sifilizin.33

Gjithashtu kemi shembuj të tjerë si: 
“Aty nuk do të shijojnë as freski, as pije, 

përpos ujit të valuar dhe qelbësirave 
erëkeqe, si dënim i merituar (të veprave 
të tyre)”.34 

Fjala Arabisht që përdoret për 
qelbësirat është غسَّاق Ghassak (Lisanul 
Arab). Është një fakt i ditur se disa 
vaksina prodhohen nga qelbet. Meqë 
këta persona nuk i përfillnin aspak 
të dërguarit e Zotit duke treguar një 
sjellje të ftohtë, prandaj si “shpërblim” 
për qëndrimin e tyre, si dhe si shërim, 
atyre do t’u jepet ujë i akullt. Po kështu, 
për shkak të gjaknxehtësisë së tyre, ata 
nuk i dëgjonin fjalët e Zotit, prandaj 
do të mjekohen me ujë të përvëluar. 
Meqenëse ata ndiznin kundërshtime 
ndaj profetëve, edhe shërimi i tyre do të 
jetë me anë të ‘zjarrit’ në xhehenem. Ne 
gjithashtu dimë se metoda e të djegurit 
përdoret për t’i shëruar plagët.

Tashmë është e qartë arsyeja pse qëndrimi 
në xhehenem është i nevojshëm për 
të sëmurët që kanë nevojë për t’iu 
nënshtruar terapisë atje, në mënyrë që 
të shërohen dhe më pas të jetojnë një 
jetë normale, të shëndetshme dhe të 
hareshme në xhenet. Sipas konceptit të 
Islamit mbi xhenetit dhe xhehenemit, 
pasi të kurohen atje, ata do të ‘lirohen’ 
nga ky spital. I Dërguari i Allahut s.a.v.s. 
ka thënë : “Vërtet që do të vijë një kohë 
kur në xhehenem nuk do të ketë asnjë 
banor, por kjo pasi ata të kenë jetuar 
atje me shekuj”.35 Kurani Famëlartë na 
mëson gjithashtu se xhehenemi nuk do 

NUMRI 11  |  VËRTETËSIA    59



të zgjasë përgjithmonë; “Me të vërtetë, 
Xhehenemi është në pritë, ai vendkthim 
i caktuar për keqbërësit, në të dotë 
mbetsin gjatë”.36

Sa më të rënda të jenë sëmundjet e tyre, 
aq më shumë do të zgjatet periudha e 
shërimit të tyre. Deri në momentin që 
kjo do të ndodhë, ata do të vazhdojnë të 
jenë të padenjë për të jetuar në parajsë, 
njësoj si një i sëmurë të cilit i nevojitet 
regjim shtrati derisa t’i kalojë sëmundja.

Kurani Famëlartë, qëllimin e krijimit të 
njëriut përshkruan me këto fjalë: “Nuk 
i krijuar xhindët dhe njerëzit por vetëm 
që të Më adhurojnë”.37 Fjala e përdorur 
për adhurim është  َيعَْبُدُون ‘Ja’budun’, e 
cila nënkupton kryerjen e ‘ibadetit’. 
Në arabisht ُالعِبَادَة ‘Ibadet’ do të thotë t’i  
nënshtrohesh një disipline rigoroze, që 
të jesh i denjë për t’i pasqyruar atributet 
hyjnore në një farë shkalle brenda qenies 
sate. Kështu, qëllimi i krijimit të njeriut 
është shumë fisnik, madhështor dhe 
shpirtëror.

Prandaj, xhehenemi nuk mund të zgjasë 
përgjithmonë. Një ditë do të duhet të 
pushojë së ekzistuari. Banorëve të tij, pas 
shërimit të plotë, do t’u lejohet të jetojnë 
një jetë normale e të shëndetshme në 
xhenet. Atje, ata do të fitojnë gjithnjë e 
më shumë shkallët e afërsisë me Zotin e 
tyre dhe do të pasqyrojnë atributet e Tij 
gjithmonë e më shumë. Duke qenë se 
atributet e Zotit janë të pafund, bie që 

edhe parajsa të jetë e përjetshme.

Në diskursin fetar lidhur me parajsën, 
ekziston një keqkuptim te disa njerëz, 
të cilët kujtojnë se banorët e parajsës 
nuk do të bëjnë asnjë punë, veçse do të 
rrinë, do të hanë e do të pijnë, dhe do 
të bëjnë qejf. Ndërsa në këndvështrimin 
islam, jeta pa veprim e pa objektiv është 
thjesht e pakuptimtë. Lumturia e vërtetë 
gjendet në veprim dhe zhvillim. Kurani 
Famëlartë tregon:

“Drita e tyre do të ecë fuqishëm para 
tyre dhe në të djathtë të tyre. Ata do të 
thonë: “O Zoti ynë, përsose dritën tonë 
dhe falna ne! Vërtet Ti je i Fuqishëm për 
të bërë çdo gjë që dëshiron”.38

Kjo do të thotë se banorët e parajsës do 
të jenë vazhdimisht të angazhuar për 
të ndjekur dritën që u paraprin atyre, 
dhe në këtë mënyrë do të vazhdojnë 
të zhvillohen nga ana shpirtërore. 
Kështu, krahasuar me jetën në Tokë, 
përpjekjet tona në botën e përtejme do 
të jenë më të mëdha. Në çdo çast që 
pasurojmë njohjuritë tona hyjnore, do 
të zhvillohemi më shumë. Megjithatë, 
kjo përpjekje e përhershme nuk do të na 
shkaktojë asnjë lodhje:

“... ata do të thonë: Lavdia është e Allahut 
që na largoi brengën. Pa dyshim, Zoti 
ynë është shumë Falës, Mirënjohës. I cili 
na pruri me bekimin e Tij në shtëpinë e 
përjetësisë; këtu nuk na prek mundimi 
dhe këtu nuk na prek as lodhja”.39

Pikëpamja e islamit mbi jetën pas vdekjes

60    VËRTETËSIA  |  NUMRI 11



Sipas Kuranit Famëlartë, mirësia më e 
madhe në parajsë do të jetë pëlqimi i 
Zotit:

“Allahu u ka premtuar besimtarëve 
dhe besimtareve kopshte, rrëzë të 
cilave rrjedhin lumenj dhe ku do të 
banojnë përgjithmonë, si dhe shtëpi 
të mrekullueshme në Xhenete të 
përhershme. Por kënaqësia prej Allahut 
është (shpërblimi) më i madh. Kjo është 
fitorja madhështore”.40

Realiteti i robëreshave të dëlira në 
xhenet

Tani le të marrim në konsideratë ‘hyrijet’ 
(virgjëreshat e dëlira) në xhenet. Kurani 
Famëlartë thotë, “Po, kështu do të jetë, 
dhe Ne do t’i shoqërojmë ata me hyri 
sybukura”.41 Si dhe: “Atje do të ketë 
virgjëresha sy ulur, të cilat para tyre nuk 
i kanë prekur as njerëz, as xhindë”.42

Këto do të jenë gra të dëlira dhe 
të devotshme, të cilat do të jenë 
bashkëshortet e tyre. Bukuria e tyre 
shpirtërore do të shfaqet edhe në 
hirësinë fizike. Nëse dikush shkon 
në xhehenem, dhe bashkëshorti apo 
bashkëshortja e tij/saj shkon në Parajsë, 
atëhere ai apo ajo do të bashkohet 
me një banor të parajsës, i cili/e cila i 
përngjan më shumë shpirtërisht duke u 
kurorëzuar kështu në lidhjen e martesës. 
Është e qartë se një person i cili ka 
shkuar në xhehenem nuk do të jetë më 
i përshtatshëm me atë që ka shkuar në 

xhenet. Por, vetëm Zoti e di se kush do 
të bashkohet më kë në botën e përtejme.

Ne duhet të pranojmë se nuk e kemi 
aftësinë e nevojshme për të perceptuar 
aq sa duhet natyrën dhe vetitë e jetës pas 
vdekjes, ndërkohë që jetojmë në këtë 
botë materiale e cila ka kufizimet e veta. 
Prandaj, ky përshkrim shërben vetëm 
për të dhënë një ide të përgjithshme për 
jetën pas vdekjes, duke e përqasur me 
jetën tonë tokësore. Kurani Famëlartë 
është mjaft i qartë lidhur me këtë 
çështje. Ai thotë:

“Askush nuk di se çfarë gëzimesh 
janë fshehur për të (në jetën tjetër), si 
shpërblim për punët e mira që kanë 
bërë”.43

I Dërguari i Allahut s.a.v.s. ka thënë në 
lidhje me mirësitë e xhenetit: “Asnjë 
sy nuk i ka parë, asnjë vesh nuk i ka 
dëgjuar, dhe asnjë mendje nuk mund 
t’i përfytyrojë ato”.44 Ky sqarim 
shërben njësoj edhe për ndëshkimet në 
xhehenem.

A është i mundur komunikimi me të 
vdekurit?

Këtu duket e nevojshme t’i përgjigjemi 
edhe kësaj pyetjeje të rëndësishme: A 
është e mundur për ne të komunikojmë 
me ata të cilët kanë vdekur? Përgjigjia 
është po, por kjo varet plotësisht vetëm 
nga vullneti i Zotit. Ndonjëherë ai i 
lejon robërit të Tij të komunikojnë me 

NUMRI 11  |  VËRTETËSIA    61



njerëz nga bota e përtejme dhe kjo bëhet 
nëpërmjet Keshfit (vizioneve). Kjo është 
edhe arsyeja pse, të tjerët që mund të 
jenë të pranishëm në atë moment, nuk 
mund t’i dëgjojnë biseda të tilla.

Njëherë, themeluesi i Xhematit 
Musliman Ahmedia, ndaloi diku gjashtë 
milje larg Hoshiarpurit gjatë një udhëtimi 
për në Kadian.  Ai zbriti nga karroca dhe 
tha: “Ky është një vend i këndshëm që ka 
edhe hije. Le të ndalojmë këtu për pak”. 
Në atë vend ndodhej varri i një njeriu 
të shenjtë musliman. Ai shkoi tek ai 
varr. Dëshmitari i kësaj ngjarjeje, Hazret 
Abdullah Sanori r.a. thotë:

“Unë e ndoqa atë nga mbrapa, ndërsa 
Shejh Hamid Aliu dhe Fateh Khani 
qëndruan në karrocë. Huzuri shkoi afër 
varrit dhe i ngriti duart për lutje. Ai u 
lut për pak kohë, dhe më pas u kthye 
nga unë dhe më tha: “Kur unë i ngrita 
duart për t’u lutur, banori i këtij varri 
doli prej tij dhe u ul përpara meje në 
shenjë respekti. Nëse nuk do të ishit me 
mua, mund edhe të kisha folur me të. Ai 
kishte ngjyrë të errët dhe sy të mëdhenj”. 
Më pas ai tha, “Shiko rrotull se mos 
gjejmë ndonjë rojë të varrit që të mund ta 
pyesim në lidhje me të”. Kështu Huzuri 
e pyeti rojen i cili tha, “Unë personalisht 
nuk e kam parë pasi ai ka vdekur rreth 
njëqind vjet më parë, por kam dëgjuar 
nga babai dhe gjyshi im se ai ka qenë një 
shenjtor i madh i kësaj zone”. Kur u pyet 
për tiparet e tij ai tha: “Ai kishte ngjyrë 

të errët dhe sy të mëdhenj”.45

Sërish, një një hadith të Muslimit, 
në librin ‘Kitabul Xheneti ves-sifati 
Nua’maiha ve ehliha’ Hazret Enes ibn 
Maliku r.a. ka thënë se pas betejës së 
Bedrit, i Dërguari i Allahut s.a.v.s. shkoi 
te kufomat e të vdekurve mosbesimtarë 
dhe u tha, “O filan bir i filanit! O filan 
bir i filanit! A e gjetët të vërtetë atë që ju 
kishte premtuar Allahu dhe i Dërguari 
i Tij? Omeri r.a. e pyeti: “O i Dërguar i 
Allahut! Si mund të flisni me këta trupa 
të pajetë?’ Ai tha: “Atë që u them, ata 
e dëgjojnë më mirë se ju, vetëm se nuk 
mund të kthejnë përgjigje”.46

Kjo tregon se Zoti bëri të mundur që 
shpirtërat e tyre t’i dëgjonin ato fjalë në 
Berzah.

Le ta qartësojmë që pretendimet e të 
ashtuquajturve spiritualistë që shpirtrat 
e të vdekurve mund të komunikojnë 
me njerëzit e gjallë nëpërmjet një 
ndërmjetësi, janë vetëm mashtrime. 
Shembulli i mëposhtëm do të mjaftojë 
për të kuptuar të vërtetën.

Në vitin 1924, kur Hazret Mirza 
Bashiruddin Mahmud Ahmedi r.a., Kalifi 
i dytë, kishte bërë një turne nëpër Europë, 
ai vizitoi një shoqëri apo klub spiritualist. 
Spiritualisti e pyeti atë se shpirtin e 
kujt donte të thërriste. “Do të doja të 
thërrisja shpirtin e Profetit Muhammed 
s.a.v.s.” u përgjigj ai. Pas pak kohe 
spiritualisti i tha atij se shpirti që kishte 

Pikëpamja e islamit mbi jetën pas vdekjes

62    VËRTETËSIA  |  NUMRI 11



kërkuar, tashmë gjendej në dhomë. Kalifi 
tha: “O i Dërguar i Allahut! Ju lutem, 
recitoni suren el-Fatiha”. Përgjigjja, 
nëpërmjet ndërmjetësit (spiritualist) siç 
parashikohej ishte, “Nuk e di”.47

A është e mundur që Profeti Muhammed 
s.a.v.s. të mos dijë suren el-Fatiha?! Suren 
të cilën ua mësoi të tjerëve përgjatë gjithë 
jetës së tij e të cilën e di përmendësh çdo 
fëmijë musliman?!

Të gjallët mund të komunikojnë me 
shpirtrat nëpërmjet vizioneve (keshf ). 
Kjo është një dhunti që ta dhuron Zoti 
dhe nuk mund të fitohet me përpjekjet 
njerëzore.

Tani të flasim pak për lidhjen e 
shpirtit me trupin e tij në varr sipas 
këndvështrimit të Islamit. I Dërguari 
i Allahut s.a.v.s. ka thënë: “Nuk ka asnjë 
Profet i cili nuk qëndron në varr dyzetë 
ditë pas vdekjes”.48

Në lidhje me këtë, themeluesi i Xhematit 
Musliman Ahmedia ka thënë:

“Kjo tregon se sado i shenjtë të jetë 
njeriu, (shpirti i tij) fillimisht për disa 
ditë ruan një lidhje me varrin e tij dhe 
me këtë botë materiale. Dikush (e ruan 
këtë lidhje) për shkak të dëshirës për t’i 
shërbyer fesë, ndërsa dikush për ndonjë 
arsye tjetër. Pastaj kjo lidhje bëhet aq e 
zbehtë, sikur banor i varrit del prej tij, për 
ndryshe pas vdekjes shpirti menjëherë 
vendoset në vendin e tij shpirtëror”.49

Duke qenë se shpirti kishte qëndruar në 
atë trup për shumë vite, andaj ai edhe 
pas vdekjes e kujton atë dhe ruan një 
lidhje me të për ca kohë. Por kjo nuk 
do të thotë se shpirti qëndron në trupin 
e të vdekurit gjatë kësaj kohe. Kurrsesi, 
sepse pas vdekjes ai menjëherë shkon në 
destinacionin e tij, në botën shpirtërore. 
Me kalimin e kohës, kjo lidhje dobësohet 
dhe përfundimisht pushon së ekzistuari. 
Është njësoj me lidhjen e një njeriu me 
vendlindjen e tij i cili emigron në një 
vend të ri përgjithmonë. Ai e kujton 
vendin e tij për pak kohë dhe me kalimin 
e kohës kjo lidhje zbehet derisa vjen një 
moment që nuk i bie ndërmend.

Një person shpirtërisht i pastër, mund 
të kontaktojë të vdekurit vetëm në keshf. 
Keshfi është një lloj ëndrre por që është në 
një shkallë më të lartë e më të zhvilluar 
se ëndrra. Ëndërra shihet në gjumë 
ndërkohë që keshfi në zgjim. Ashtu sikur 
shikon dikë në ëndërr, nuk do të thotë 
se ai person ka ardhur fizikisht te ti, po 
kështu në keshf ti e takon të vdekurin 
ndërkohë që shpirti i tij gjendet në botën 
e përtejme.

Ritualet dhe praktikat islame gjatë 
kohës së vdekjes

Kur një njeri është në prag të vdekjes, 
pranë tij recitohet surja Jasin (kapitulli 
i 36-të i Kuranit), sepse në këtë sure 
vdekja dhe jeta pas vdekjes janë trajtuar 
në mënyrë që i japin qetësi personit. 

NUMRI 11  |  VËRTETËSIA    63



Tekbir dhe shehadeti gjithashtu recitohen 
me zë të ulët. Kur personi vdes, njerëzit 
e pranishëm si dhe ata të cilët e mësojnë 
më vonë lajmin, thonë: َرَاجِعون ليَْهِ 

إ
� نَّ 

إ
وَ�  ِ لِّ نَّ 

إ
� 

“Të Allahut jemi dhe tek Ai do të 
kthehemi”.50

Kjo dëshmi shpreh një bindje të 
patundur për botën e përtejme. Më 
pas të vdekurit i mbyllen sytë. Goja 
gjithashtu i mbyllet duke i lidhur një 
copë rreth kokës. Nuk duhet të ketë 
vajtime apo ulërime, përkundrazi duhet 
ruajtur vetëpërmbajtje dhe qetësi.

Gjatë larjes së trupit, në fillim lahen 
ato pjesë të trupit që lahen edhe gjatë 
marrjes së abdesit. Më pas lahet ana e 
djathtë e trupit duke vijuar me anën e 
majtë. Pjesët intime duhet të qëndrojnë 
të mbuluara me një rrobë. Burrat e 
vdekur duhet të lahen nga burrat si dhe 
femrat nga femrat. Sigurisht që edhe 
bashkëshorti mund të lajë bashkëshorten 
si dhe anasjelltas. Transmetohet se Aliur.a. 
lau trupin e bashkëshortes së tij Fatime 
r.a.,51 ndërsa Ebu Bekri r.a. ishte larë nga 
bashkëshortja e tij Asma r.a. dhe djali i tij 
Abdurrahman duke përmbushur kështu 
amanetin e tij.52

Sa i përket qefinit, parapëlqehet një copë 
e bardhë. Qefini për burrat përbëhet nga 
tri pjesë:

1. Këmisha: Siç tregon emri, kjo pjesë 
i ngjan këmishës, që zgjatet prej qafës 
deri te gjunjtë. Kjo është pjesa e parë 
e qefinit, që i vihet trupit pas larjes.  
2. Izari: Më pas, trupi mbështillet 
nga Izari që është një çarçaf i gjatë 
nga koka deri te thembrat e këmbëve.  
3. Lifafi: Ky çarçaf është më i gjatë se 
Izari dhe është pjesa e fundit e qefinit. 
Lifafi mbëshjtell gjithë trupin dhe në 
fund, lidhen të dyja anët e trupit, pra 
mbi kokë dhe nën këmbë.

Për femrat, përveç këtyre tri pjesëve, 
shtohen edhe dy të tjera, një pëlhurë për 
kraharorin dhe një lidhëse për flokët.

Pas këtyre përgatitjeve trupi vendoset në 
një arkivol dhe përcillet në vendin ku do 
të zhvillohet namazi i xhenazes. Trupi 
vendoset në atë mënyrë që pjesa e djathtë 
e trupit të të vdekurit të jetë i drejtuar 
nga Kibla. Të pranishmit vendosen në 
rreshta. Nuk është e thënë që numri i 
rreshtave të jetë patjetër numri tek, pasi 
edhe Profeti s.a.v.s. gjatë një xhenazeje i pati 
organizuar të pranishmit në dy rreshta.53  
Imami qëndron përpara besimtarëve,  i 
pozicionuar në mes të rreshtave, ndërsa 
trupi i të ndjerit qëndron përpara tij.

Namazi i xhenazes përbëhet nga tri pjesë. 
Imami fillon namazin duke thënë me zë 
të lartë: ‘Allahu Ekber’ (Allahu është më 
i madhi) ndërkohë që ngre duart e tij te 

Pikëpamja e islamit mbi jetën pas vdekjes

64    VËRTETËSIA  |  NUMRI 11



veshët apo te shpatullat duke i vendosur 
më pas në kraharor (dorën e djathtë 
mbi të majtën). Më pas reciton Thena 
në zemër duke vijuar më pas me suren 
El-Fatiha. Besimtarët bëjnë të njëjtën 
gjë pas Imamit. Më pas Imami sërish 
thotë: ‘Allahu Ekber’ për pjesën e dytë të 
namazit në të cilën i dërgon salavate të 
Dërguarit të Allahut s.a.v.s.. Më pas thotë: 
‘Alahu Ekber’ me zë të lartë për pjesën e 
tretë të namazit. Në këtë pjesë recitohet 
lutja e mëposhtme:

“O Allah! Fale të gjallin dhe të vdekurin tonë, 
të pranishmin dhe të papranishmin tonë, të 
voglin dhe të madhin tonë, mashkullin dhe 
femrën tonë. O Allah! Këdo që të lësh gjallë 
nga ne, mbaje gjallë në Islam dhe kujtdo 
që t’ia marrësh shpirtin nga ne, merrja 
shpirtin në iman. O Allah! Mos na moho 
nga shpërblimi i këtij të vdekuri dhe mos 
na sprovo pas tij”.54 

Më pas Imami thotë: ‘Allahu Ekber’ 
dhe e kthen fytyrën e tij në të djathtë e 
pastaj në të majtë duke thënë ‘Es-selamu 
alejkum ua Rahmetullah’ secilën herë. Në 
rast se i vdekuri është fëmijë, shtohet 
dhe lutja e mëposhtme:

“O Allah! Bëje këtë fëmijë për ne 
pararendës, prijës, thesar, shpërblim, 
ndërmjetësues dhe të pranuar si 
ndërmjetësues”.55

Pas namazit të xhenazes, arkivoli 
përcillet drejt varrezës. Parapëlqehet që 
besimtarët ta mbajnë atë mbi shpatullat 
e tyre megjithatë, mund të përdoret edhe 
ndonjë mjet transporti. Kur varri është 
gati, trupi ulet në varr dhe recitohet:

“Me emrin e Allahut, me ndihmën e 
Allahut dhe për popullin e të Dërguarit 
të Allahut!”56

Pas varrimit, bëhet edhe lutja me xhemat 
dhe më pas të pranishmit largohen. Kur 
vizitojmë varrezën duhet bërë kjo lutje:

“Paqja qoftë mbi ju, o banorët e shtëpisë 
(së ahiretit) prej besimtarëve e prej 
muslimanëve. Ne, në dashtë Allahu, do 
t’ju bashkohemi juve. Ju kemi prijës e 
ne jemi ndjekësit tuaj. I kërkoj Allahut 
mbarësi për ne dhe për ju”.57

Fjalët e lutjes së xhenazes përfshijnë 
të gjithë umetin musliman - të gjallët 
dhe të vdekurit, të pranishmit dhe ata 
të munguarit, të rinjtë dhe të vjetrit, 
femrat dhe meshkujt. Kjo përshkruan 
një vëllazëri muslimane universale.

Ndonjëherë disa dobi shpirtërore apo 
materiale janë të lidhura drejtpërdrejt me 
të vdekurin, prandaj disa nga besimtarët 
luten që komuniteti apo individët të 
mos privohen nga këto dobi. Ka raste 
kur vdekja e një njeriu shndërrohet në 
një vështirësi a pengesë për disa individë, 

NUMRI 11  |  VËRTETËSIA    65



prandaj në lutjen e xhenazes gjithashtu 
kërkohet që ajo vdekje të mos bëhet 
sprovë apo shkak i përçarjes për të tjerët.

Le të jetë e qartë se kur një musliman 
qëndron pranë një varri dhe lutet për të 
vdekurin, nuk do të thotë se i vdekuri 
i dëgjon lutjet, pasi lutjet i drejtohen 
Zotit. Sigurisht, me lejen e Zotit edhe 
i vdekuri mund t’i dëgjojë ato. Kurani 
Famëlartë është mjaft i qartë në lidhje 
me këtë temë. Aty thuhet:

“Po ashtu, nuk janë kurrë të barabartë 
të gjallët dhe të vdekurit. Allahu bën 
të dëgjojë kë të dojë Vetë, kurse ti nuk 
mund të bësh të dëgjojnë ata që janë në 
varre”.58

Me një fjalë, shpirti pas ndarjes nga 
trupi është si një “bërthamë” e mirë apo 
e keqe, në varësi të veprave të tij të mira 
apo të këqija në këtë jetë e cila më pas 
zhvillohet në gjendjen berzah në një 
trup me një shpirt të përgatitur. Më 
pas nga kjo gjendje, njeriu evoluohet në 
një personalitet të plotë, për të shfaqur 
në Ringjallje, e cila është një “jetë e 
re”. Sigurisht që ky trup i ri do të jetë i 
shëndetdshëm ose i sëmurë, në varësi të 
veprave të tij në këtë jetë. Kjo na shtyn që 
ne të bëjmë sa më shumë vepra të mira 
dhe të shmangim ato të këqijat për të 
qenë sa më të shëndetshëm në jetën pas 
vdekjes në mënyrë që të fitojmë xhenetin, 
duke iu shmangur kështu kurimit në 
“spitalin” e ferrit. Jeta në parajsë është e 

përjetshme, dhe atje vdekja do të gjejë 
fundin e vet. Sigurisht me vullnetin e 
Zotit, pas një periudhe jashtëzakonisht 
të gjatë që mund të konsiderohet ‘e 
përjetshme’, edhe kjo formë jetese mund 
të pushojë së ekzistuari. b

Ky shkrim është botuar për herë të parë 
në gjuhën angleze në revistën “Review 
of Religions”. 

shënime

1. Dr. Shahbaz Ahmad, “Forensic Medicine 
and Toxicology” (Mjekësia ligjore dhe 
Toksikologjia), f. 71.
2.  Po aty.
3. Edward Morgan, “Clinical Anaesthesiology 
(Anesteziologjia Klinike)”, f. 809.
4. James Hastings, “Encyclopaedia Britannica 
(Enciklopedia Britanike)”, vëllimi VIII, botim 
i vitit 1951.
5. James Hastings, “Encyclopaedia of Religion 
and Ethics (Enciklopedia e Fesë dhe Etikës)”, 
zëri: “Life after death ( Jeta pas vdekjes)”.
6. Bibla, Testamenti i Vjetër, libri i Danielit, 
kapitulli 12, vargu 2.
7. Bibla, Testamenti i Vjetër, libri i Ezekielit, 
kapitulli 37, vargjet 4-6.
8. “The Jewish Encyclopaedia (Enciklopedia 
Hebraike)”, zëri: “Gehenna”, f. 583, sipas 
Talmudit, libri Eruvin 19a, dhe libri 
Berakhot 8b.
9. George Sale, “The Koran”, printed by: “C. 
Ackers”, London 1734, p. 11, shënim nën 
fusnotën e ajetit 81 të sures El-Bekare.
10 Bibla, Testamenti i Vjetër, libri i Numrave, 

Pikëpamja e islamit mbi jetën pas vdekjes

66    VËRTETËSIA  |  NUMRI 11



kapitulli 16.
11. James Hastings, “Encyclopaedia of 
Religion and Ethics (Enciklopedia e Fesë dhe 
Etikës)”.
12. Bibla, Testamenti i Ri, Letra drejtuar 
Romanëve, kapitulli 5, vargu 12
13. Frank Sefijullah Khajrullah, “Kamusul 
Kitab (Enciklopedia e Biblës)”, botues: 
“Masihi Isha‘at Khana”, zëri: (موت – meut 
(vdekja)), Lahore 1997, f. 970.
14. James Hastings, “Encyclopaedia of 
Religion and Ethics (Enciklopedia e Fesë dhe 
Etikës)”, zëri: “Death and Disposal of the 
Dead (Vdekja dhe asgjësimi i të vdekurit)”.
15. Si më lartë, zëri: “Transmigration – 
Buddhist (Transmigrimi Budist)”.
16. Knut A. Jacobsen, “Three Functions of 
Hell in the Hindu Traditions (Tre funksionet 
e Ferrit në traditat Hindu)”, revista 
“Numen”, vëllimi LVI, nr. 2/3, botues: “Brill 
Publications”, Leiden 2009, f. 385-400. 
17. James Hastings, “Encyclopaedia of 
Religion and Ethics (Enciklopedia e Fesë dhe 
Etikës)”.
18. Kurani Famëlartë 39:43.
19. Hazret Mirza Bashiruddin Mahmud 
Ahmed, “Ahmadiyyat or The True Islam 
(Ahmediati ose Islami i vërtetë)”, Tilford, 
Surrey 2007, f. 309.
20. Kurani Famëlartë 23:116-117.
21. Kurani Famëlartë 80:18-23.
22. Kurani Famëlartë 23:100-101.
23. Kurani Famëlartë 3:107.
24. Hazret Mirza Ghulam Ahmed, “Filozofia 
e mësimeve të Islamit”, Tiranë 2019, f. 160.
25. Kurani Famëlartë 3:107-108.
26. Kurani Famëlartë 16:29-30.

27. Kurani Famëlartë 16:33.
28. Xhami‘u et-Tirmidhi, kitab: “Sifatil-
Kijamah ver-rikaik vel-vera‘a”, hadith nr. 
2648.
29. Kurani Famëlartë 17:73.
30. Kurani Famëlartë 17:15.
31. Kurani Famëlartë 37:52-56.
32. Kurani Famëlartë 56:53.
33. Hakim Muzaffer Husjnn el-‘Awan, 
“Kitabul-Mufredat”, botues: “Sheikh Gulam 
Ali & Sons Ltd.”, zëri: “Thohar”, Lahore, 
Hajderabad, Karaçi 1960.
34. Kurani Famëlartë 78:25-27.
35. Ebu Muhammed el-Husejn el-Bagavi, 

“Ma‘alimut-Tenzil (Tefsir el-Bagavi)”, 
komentim i sures Hud, ajeti 109.
36. Kurani Famëlartë 78:22-24.
37. Kurani Famëlartë 51:57.
38. Kurani Famëlartë 66:9.
39. Kurani Famëlartë 35:35-36.
40. Kurani Famëlartë 9:72.
41. Kurani Famëlartë 44:55.
42. Kurani Famëlartë 55:57.
43. Kurani Famëlartë 32:18.
44. Sahih el-Bukhari, kitab: “Bedeul-khalk”, 
bab: “Ma xhae fi sifetil-xhenneti ve enneha 
makhlukah”, hadithi nr. 3244.
45. Maulana Dost Muhamed Shahid, 

“Tarikh-e-Ahmadiyyat”, vëllimi 1, Amritsar, 
2007, f. 276.
46. Sahih Muslim, hadithi nr. 7222.
47. Fjalim i mbajtur nga Hazret Mirza Tahir 
Ahmedi r.a. më 6 Mars 1994.
48. ‘Alauddin el-Mutteki el-Hindi, “Kenzul 
‘Ummal”, “Kitabul Fadail”, el-babuth-Thani.

....... vijon në f. 71   

NUMRI 11  |  VËRTETËSIA    67



Hazret Mirza Ghulam Ahmed a.s.

Mesih i Premtuar dhe Imam Mehdi

Pozita e lartë 
e Ehli Bejtit dhe 
e Hazret Imam Husejnit r.a.



 Ehli Bejti dhe vlera e tyre

“Për të përfituar nga bekimet e dritës 
Hyjnore, edhe dashuria për Ehli Bejtin 
ka rëndësi të madhe. Dhe kushdo që 
hyn në grupin e njerëzve të afërt të Zotit, 
në fakt, trashëgon bekimet e pikërisht 
këtyre të dëlirëve dhe të pastërve.”

جان و دلم فدائے جمالِ محمدؐ سات
خاکم نثار کوچۂ الِٓ محمد سات

Zemra dhe shpirti im u flijofshin për 
bukurinë e Muhammedit! Pluhuri im 
u sakrifikoftë nëpër qoshet e familjes së 
Muhammedit!

Pozita e Hazret Imam Husejnit dhe 
ajo e Jezidit

“Unë përmes këtij publikimi, njoftoj 
xhematin tim se ne besojmë se Jezidi ishte 
një njeri i lig, krimb i botës dhe mizor. 
Vlerat që duhet të ketë një besimtar, ai 
nuk i kishte. Nuk është e thjeshtë për 
njeriun të bëhet besimtar. Për njerëzit e 
tillë, Allahu i Madhërishëm thotë:

ٰـكِن قُولوُا �أسْلمَْناَ َ َّمْ تؤُْمِنوُا وَل آمَنَّا ۖ قُل ل قاَلتَِ الْأَعْرَابُ �

“Beduinët thanë: “Ne besuam!” Thuaju: 
Nuk keni besuar, por thoni “Ne pranuam 
Islamin”.[1]

Besimtarët janë ata, të cilëve në zemrat 
u gdhendet besimi dhe të cilët i japin 
përparësi Zotit të tyre dhe pëlqimit të 
Tij mbi çdo gjë, të cilët për hir të Zotit, 
ndjekin rrugët e imëta dhe të ngushta 

të takvasë (të druajtjes ndaj Tij), të cilët 
kridhen në dashurinë ndaj Tij, dhe të 
cilët e largojnë veten nga çdo “idhull” 
që i pengon t’i afrohen Zotit, qoftë vesi, 
qofshin veprat e këqija, qoftë pakujdesia, 
qoftë dembelia. Por Jezidi fatlig ku 
mund t’i kishte këto vlera?! Dashuria 
për botën e kishte verbuar.

Kurse Husejni radijallahu ‘anhu ishte 
i pastër dhe, pa dyshim, ishte ndër ata 
të dëlirë, të cilët Zoti i Madhërishëm 
i pastron me dorën e Vet dhe i mbush 
me dashurinë e Vet. Ai pa dyshim është 
njëri prej prijësve të xhenetit. Mund të 
humbasësh besimin, nëse ke qoftë një 
grimë mërie ndaj tij. Imam Husejni 
është model për ne në takvanë e tij, në 
dashurinë e tij për Zotin, në durimin, 
në qëndrueshmërinë, në dëlirësinë 
dhe në adhurimin e tij. Ne e ndjekim 
udhëzimin e atij njeriu të pastër (të 
Profetit Muhammed s.a.v.s.), që gëzonte 
edhe Imam Husejni. U shkatërrua ajo 
zemër që ushqen armiqësi ndaj tij dhe 
fitoi ajo zemër që ka treguar praktikisht 
dashurinë ndaj tij”.[2]

Ashura dhe zija (matemi) gjatë ashurës, 
a lejohet?

“Gjithmonë duhet patur parasysh se 
profetët e Zotit, paqja qoftë mbi të 
gjithë ata, si dhe të tjerët që janë robër 
të sinqertë dhe të vërtetë të Zotit të 
Madhërishëm, vijnë për të vendosur një 
shembull në këtë botë. Tani, kushdo që 

NUMRI 11  |  VËRTETËSIA    69



përpiqet të mashtrojë të tjerët, duke e 
vënë veten kot në lloj-lloj vështirësish. 
Mundimi i njerëzve të tillë nuk bëhet 
për hir të Zotit, pasi çdo punë e 
padobishme kushtuar Zotit, është vetëm 
një mashtrim. Ngaqë mirësia e vërtetë e 
tyre mbetet shumë e pakët, ata përpiqen 
të mashtrojnë njerëzit e tjerë duke bërë 
vepra të gënjeshtërta dhe duke mbuluar 
gabimet e tyre. Por, synimi i Profetit 
Muhammed s.a.v.s. ishte vetëm pëlqimi i 
Zotit të Lartësuar dhe arritja e mirësisë 
së vërtetë, andaj, atij nuk i duheshin fare 
adhurimet artificiale. Për të ishte njësoj 
që bota ta njihte si njeri të mirë apo si jo 
të mirë. Ai kishte parasysh vetëm faktin 
se si do të shihej para Zotit të tij dhe para 
vetes. Pas dëshmisë së Zotit dhe vetvetes, 
nëse ai gëzonte edhe dëshminë e vërtetë 
të njerëzve, u tregohej mirënjohës, e 
nëse njerëzit e shikonin me shtrembësi, 
ai vetëm shprehte keqardhjen për 
paaftësinë e tyre, pa i dhënë asnjë vlerë 
mendimit të tyre.

shënime

1. Sahih Muslim, kitab: “El-Fadail”, bab: 
“Tevekkulihi ‘alall-llahi ve ‘ismetil-lahi te‘ala 
lehu minen-nas”, hadithi nr. 5950.
2. Xhenetin. [Përkthyesi]
3. Sahih el-Bukhari, kitab: “Er-Rikak”, 
bab: “El-Kasdi vel-mudavemeti ‘alel-‘amel”, 
hadithi nr. 6463.
4. Sahih el-Bukhari, kitab: “Et-Temenna”, 

 vijon nga f. 51

nuk përpiqet t’i përshtatet shembullit 
të tyre, por fillon t’u bëjë sexhde dhe 
lutje duke besuar se ata ia përmbushin 
nevojat, kurrsesi nuk mund të ketë vlerë 
te Zoti i Madhërishëm, përkundrazi, 
pas vdekjes së tij ai do të shohë se 
Imami i tij do të tregohet i distancuar 
me të. Po kështu, ata që hiperbolizojnë 
pozitën e Hazret Aliut ose të Imam 
Husejnit, me fjalë të tjera janë duke i 
adhuruar. Të tillët nuk janë ndjekës të 
Imam Husejnit dhe as Imam Husejni 
nuk mund të gëzohet prej tyre. Profetët 
‘alejhimus-selam (paqja qoftë mbi ta) 
gjithmonë vijnë si shembull për t’u 
ndjekur. E vërteta është që, pa i ndjekur 
ata, asgjë nuk mund të fitosh.”[3]

shënime 

1. Kurani Famëlartë 49:15.

2.  “Mexhmu’a ishtiharat”, vëll. 3, nr. i 
njoftimit 263, botues “Esh-Shariketul-
Islamijeh” Rabvah, f. 548-550.

3. “Melfuzat”, vëll. 3, Rabvah, 2003, f. 535.

për të hasur ndonjë mëkat, atëherë ai i 
ikte asaj rruge më larg se çdokush tjetër 
nga njerëzit”.15

Sa i bukur dhe sa i përsosur është ky 
qëndrim! Shumëkush në botë vetëm 

70    VËRTETËSIA  |  NUMRI 11



bab: “Ma jukrehu minet-temenni”, hadithi nr. 
7235.
5. Sunen Ebu Davud, kitab: “Ebvabun-neum”, 
bab “Fil-metari”.
6. Sahih el-Bukhari, kitab: “Ed-Da’vat”, bab: 
“Istigfarin-Nebijji s.a.v.s.”, hadithi nr. 6307.
7. Sahih el-Bukhari, kitab: “Ed-Da’vat”, bab: 
“Vad‘il-jedil-jumna tahtel-khaddil-ejmen”, 
hadithi nr. 6314.
8. Në arabisht fjala është “nur” dhe bëhet 
fjalë për dritën e Zotit.
9. Sahih el-Bukhari, kitab: “Ed-Da’vat”, bab: 
“Idha entebehe bil-lejli”, hadithi nr. 6316.
10. Sahih el-Bukhari, kitab: “El-Megazi”, bab: 
“Kissatul-esvedil-‘ansijji”, hadithet nr. 4378-
4379.
11. Sahih el-Bukhari, kitab: “El-Edhan”, 
bab: “Hel jusal-lil-imamu bimen hadare ve 
hel jakhtubu jevmel-xhumuati fil-metari”, 
hadithet nr. 668-669.
12. Sahih el-Bukhari, kitab: “El-Menakib”, 
bab: “Menakibu ‘Abdullah ibn ‘Umer ibnul-
Khattab radijAll-llahu ‘anhuma”, hadithet nr. 
3738-3739.
13. Sahih el-Bukhari, kitab: “Et-tehexh-xhud”, 
bab: “Tahridin-Nebijji s.a.v.s. ‘ala salatil-lejli 
ven-nevafili min gajri ixhab”, hadithi nr. 1127.
14. Kurani Famëlartë 18:55.
15. Sahih Muslim, kitab: “El-Fadail”, bab: 
“Muba‘detihi s.a.v.s. lil-athami ve ikhtijarihi 
minel-mubahi es-helehu ve intikamihi lil-lahi 
te‘ala ‘inde intihaki hurumatihi”, hadithi nr. 
6045.

49. Hazret Mirza Ghulam Ahmedi, “Izala 
Auham”, “Ruhani Khazain”, vëll. III, Tilford, 
Surrey 2009, f. 227 (fusnotë).
50. Kurani Famëlartë 2:157.
51. Ibn ‘Abdul-Berr, “El-Isti‘ab fi ma’rifetul-
As’hab”, kitab: “En-Nisa ve kunahunne”, bab: 
“El-fa”, zëri: Fatime bint Resulullah s.a.v.s. 
(nr. 3411), botues: “Darul-A’lam”, Amman 
2002, fq. 928.
52. Muhammed Rida, “Ebu Bekr es-Siddik 
evvelul-khulefair-rashidin”, botues: “Ihja el-
kutub el-‘arabijje”, Kajro 1950, fq. 155.
53. Sahih Muslim, kitab: “El-Xhenaiz”, bab: 

“Fit-tekbiri ‘alel-xhenazeti”, hadithi nr. 2209.
54. Sunen Ebu Davud, kitab “El-Xhenaiz”, 
bab: “Ed-Du‘au lil-mejjiti”, hadithi nr. 
3201.
55. Sahih El-Bukhari, kitab: “El-Xhenaiz”, 
bab: “Kiraetu fatihatul-kitabi ‘alel-
xhenazeti”, hadithi nr. 1335. El-Khatib Et-
Tibrizi, “Mishkat el-Mesabih”, kitab: “El-
Xhenaiz”, hadithi nr. 1690.
56. Xhami‘u Et-Tirmidhi, kitab: “El-
Xhenaiz”, bab: “Ma jekulu idha udkhilel-
mejjitu el-kabre”, hadithi nr. 1046.
57. Sunen en-Nesai, kitab: “El-Xhenaiz”, 
bab: “El-Emru bil-istigfari lil-muslimine”, 
hadithi nr. 2040.
58 Kurani Famëlartë 35:23.

 vijon nga f. 67

NUMRI 11  |  VËRTETËSIA    71



EMRAT E ALLAHUT



Fjala el-Kuddūs ُوس  është një prej atributeve القُْدُّ
të Zotit të Madhërishëm, që i referohet asaj 
qenieje, që është e pastër nga çdolloj 
mangësie a dobësie. Fjala el-Kuddūs rrjedh 
nga rrënja Ka-du-se َقدَُس që do të thotë “u 
pastrua”, “u bekua”. Kur përdoret shprehja 
الّلُ سَهُ   për dikë, ajo nënkupton që Allahu e  قدََّ
ka dëlirësuar dhe e ka bekuar Atë.1 Në një 
hadith të Xhami’atut-Tirmidhi, përmendet:

ِ صلى الله عليه ولمس ‏ “‏ مَا مِنْ امِ، قاَلَ قاَلَ رَسُولُ اللَّ بيَِْ بْنِ العَْوَّ  عَنِ الزُّ
وسَ ‏”‏ لاإَّ وَمُناَدٍ ينُاَدِي �سبَِّحُوا المَْلَِ القُْدُّ


صَبَاحٍ يصُْبِحُ العِْبَادُ فِيهِ �

Hazret Zubejr ibn Avami r.a. transmeton 
se i Dërguari i Allahut صلى الله عليه وسلم tha: “Çdo 
mëngjes që zë robin e Allahut, vjen 
me një thirrës që thërret: “Lavdëro 
Sunduesin e Shenjtë (Sebbihul Melikel-
Kuddūs)”.2 

El-Kuddūs - të cilin e lavdëron çdogjë 
në qiej e në tokë 

Hazret Mesihu i Premtuar a.s. shkruan:

“(Kurani Famëlartë) provon me anë të 
ligjit të natyrës se Zoti është i pastër nga 
çdo mangësi dhe dobësi, dhe thotë:

َّبْعُ وَ�ٱلْأَرْضُ وَمَن فِيِهنَّ تُ �ٱل�س وَٰ ٰـ مَ حُ لَُ �ٱلسَّ  تُ�سبَِّ

“Atë e përlëvdojnë shtatë qiej dhe toka 
dhe bashkë me çdo gjë që gjendet në 
to”.3 

Nuk ka asgjë që nuk e madhëron 
Atë, mirëpo ju nuk mund të kuptoni 
lavdërimin e tyre. Kjo do të thotë se 
të pasqyruarit në krijimin e qiejve e të 
tokës dëshmon se Zoti ësthë i Përsosur 
dhe i Shenjtë. Ai është i Pastër nga 
nevoja për të pasur bij e bashkëpunëtorë. 
Por, këtë e zbulojnë vetëm ata që dinë të 
arsyetojnë”.4

Ai gjithashtu ka thënë:

وسُ“  المَْلُِ القُْدُّ

Dihet që mbretërit tokësorë nuk janë 
pa dobësi. Për shembull, nëse i gjithë 
populli mërgon dhe shkon në një shtet 
tjetër, mbi kë do të mbretërojë mbreti? 
Nëse vendin e pushton thatësira, 
mbretëria nga do t’i ketë të ardhurat? 
Nëse populli rebelohet dhe i kërkon të 
provojë epërsinë mbi ta, çfarë aftësie të 
veçantë do t’u tregojë mbreti?5

shënime 

1. Sa‘id El-Khuri Esh-Shertuni, Akrebul Mevarid 
f i Fusahil ‘Arabijjeti vesh-Shevarid, vëllimi i dytë, 
zëri: Kāf-Dāl-Sīn (قدس).

2. Xhami‘u et-Tirmidhi, Kitab: Ed-Da’vat, hadith 
inr. 3569.
3. Kurani Famëlartë 17:45.
4. Brahin-e-Ahmadia, vëll. IV, Ruhani Khezain, 
vëll. 1, f. 519, 520.
5. Hazret Mirza Ghulam Ahmed a.s., Filozofia e 
mësimeve të Islamit, f. 115, Tiranë, 2019.

6 .  E L - K U D D Ū S
( I  S H E N J T I )

NUMRI 11  |  VËRTETËSIA    73



لَمُ المُْؤْمِنُ المُْهَيْمِنُ العَْزيِزُ وسُ السَّ لَّ هُوَ المَْلُِ القُْدُّ
إ
هَ � ٰـ َ ل إ

ي لَ � ِ هُ الَّ ّـَ  هُوَ الل
هِ عََّا يشُِْكُونَ ّـَ ُ ۚ �سُبْحَانَ الل الجَْبَّارُ المُْتَكَبِّ

Ai është Allahu, përveç të cilit nuk 
ka të adhurueshëm tjetër. Ai është 
Sunduesi, i Shenjti (i pastër nga çdo 
e metë), Paqëdhënësi, Dhënësi i 
sigurisë, Mbikëqyrësi mbi gjithçka, i 
Plotfuqishmi, Imponuesi, Madhështori. 
Qoftë i lartësuar Allahu mbi gjithçka që 
ia shoqërojnë Atij (në adhurim)!1

Atributi i Allahut ُلَم  es-Selām rrjedh السَّ
nga rrënja se-le-me ََسَل e arabishtes. Ky 
atribut tregon se Zoti i Plotfuqishëm 
është i pastër nga çdo e metë, mangësi a 
dobësi.2 Përveç kësaj, i Dërguari i 
Allahut s.a.v.s. gjithashtu ka shtjelluar këtë 
atribut në një hadith, që e gjejmë në 
Xhami’ et-Tirmidhi:

ِ ِ صلى الله عليه ولمس قاَلَ كَنَ رَسُولُ اللَّ ثنَِ ثوَْبَنُ، مَوْلَ رَسُولِ اللَّ  حَدَّ
َ ثلََاثَ ذَا �أرَادَ �أنْ ينَْصَِفَ مِنْ صَلَاتِهِ ا�سْتَغْفَرَ اللَّ

إ
 صلى الله عليه ولمس �

لَامُ تبََارَكْتَ يَ ذَا الجَْلَالِ لَامُ وَمِنْكَ السَّ َّهُمَّ �أنتَْ السَّ اتٍ ثَُّ قاَلَ ‏ “‏ الل  مَرَّ
كْرَامِ ‏”‏ ‏.‏

إِ
وَال

Transmetohet nga Thobani, skllav i 

liruar nga i Dërguari i Allahut s.a.v.s. i 
cili ka thënë se kur i Dërguari i Allahut 
kryente namazin, ai bënte tri herë 
istikfarin (lutjen për të kërkuar faljen e 
mëkateve) e pastaj thoshte: “O Allah! 
Ti je paqja dhe prej Teje vjen paqja! Je 
bekimplotë, o zotërues i madhështisë 
dhe i nderit”.3

“Princi i Paqes”

Një ndër emrat, me të cilët Allahu i 
Madhërishëm iu drejtua Mesihut të 
Premtuar a.s. qe “Princi i paqes”.4

Duke shpjeguar kuptimin që përmban 
emri “Es-Selām”, Hazret Mesihu i 
Premtuar a.s. shkruan:

لَمُ“  Ai është es-Selām. Pra, Zoti jo السَّ
vetëm që është i pastër nga çdo e metë 
dhe i lirë nga çdo vështirësi e vuajtje, por 
është edhe Siguridhënësi. Zoti duhet ta 
ketë edhe këtë veti, sepse nëse Ai Vetë 
hyn në vështirësi, vritet nga duart e 
njerëzve dhe dështon në planet e Tij, si 
mund të qetësohen zemrat e njerëzve 
duke parë shembullin e Tij të keq dhe 
si mund të besojnë me siguri se një 
Zot i tillë patjetër do t’i shpëtojë nga 
vështirësitë?!”5

shënime 
1. Muhammed ibn Mendhur, Lisanul-‘Arab, 
vëllimi XII, zëri  Sīn-Lām-Mīm (سلم), Botues: 
Neshru Edeb el-Hauzeh, Kum, Iran, 1985.
2. Kurani Famëlartë 59:24.
3. Xhami’ et-Tirmidhi, Kitab: es-Salat, Bab: Ma 
jekulu idha sel-leme mines-salati, haditi nr. 300.
4. Hazret Mirza Ghulam Ahmed a.s., “Tedhkireh”, 

emrat e allahut

7 .  E S - S E L Ā M
( P A Q J A )

74    VËRTETËSIA  |  NUMRI 11



f. 1061.
5. Hazret Mirza Ghulam Ahmed a.s., Filozofia e 
mësimeve të Islamit, f. 116, Tiranë, 2019.

لَمُ المُْؤْمِنُ المُْهَيْمِنُ العَْزيِزُ وسُ السَّ لَّ هُوَ المَْلُِ القُْدُّ
إ
هَ � ٰـ َ ل إ

ي لَ � ِ هُ الَّ ّـَ  هُوَ الل
هِ عََّا يشُِْكُونَ ّـَ ُ ۚ �سُبْحَانَ الل الجَْبَّارُ المُْتَكَبِّ

Ai është Allahu, përveç të cilit nuk 
ka të adhurueshëm tjetër. Ai është 
Sunduesi, i Shenjti (i pastër nga çdo 
e metë), Paqëdhënësi, Dhënësi i 
sigurisë, Mbikëqyrësi mbi gjithçka, i 
Plotfuqishmi, Imponuesi, Madhështori. 
Qoftë i lartësuar Allahu mbi gjithçka që 
ia shoqërojnë Atij (në adhurim)!1

Atributi i Zotit ُالمُْؤْمِن El-Mu’min rrjedh 
nga rrënja ُالأَمن (el-emnu) që përshkruan 
gjendjen e paqes, dhe të sigurisë që 
është e kundërta e frikës. Sipas fjalorit 
“Lisanul-‘Arab” kuptimi tjetër i fjalës el-
Mu’min është el-Musad-dik ُق  .d.m.th المصَُدِّ
Ai që përmbush premtimet që i ka bërë 
krijesës së Tij.2

Në lidhje me këtë atribut, gjejmë një 
thënie profetike. 

ثنَِ مُعَاوِيةَُ بْنُ سَعِيدٍ ثنَاَ رِشْدِينُ، قاَلَ: حَدَّ رٍو، حَدَّ ثنَاَ مُعَاوِيةَُ بْنُ عَْ  حَدَّ
َّهُ َ �أن ثهَُ عَنْ فضََالََ بْنِ عُبَيْدٍ، عَنِ النَّبِِّ صَلَّ اُلله علَيَْهِ وَسَلَّ ، عََّنْ حَدَّ  التُّجِيبُِّ

آمِنٌ مِنْ عذََابِ اِلله عز وجل، مَا ا�سْتَغْفَرَ اَلله عز وجل “ قاَلَ: “ العَْبْدُ �

Hazret Fadala ibn Ubejdi r.a. transmeton 
nga i Dërguari i Allahut s.a.v.s. se ai ka 
thënë: “Derisa robi vijon t’i kërkojë falje 
Allahut të Plotfuqishëm, Ai i jep atij  
mbrojtje nga ndëshkimi i Tij”.3

El-Mu’min - Kështjella e pamposhtur 
e paqes

“Nuk je e sigurt, oj Europë, as ti, oj 
Azi. O banorët e ishujve, asnjë perëndi 
e krijuar nga ju nuk do të jetë e aftë 
t’ju ndihmojë. Unë shikoj qytete që 
shemben dhe banime në rrënoja. Ai Zot 
i Vetëm heshti për një periudhë të gjatë. 
Vepra të këqija u bënë përpara syve të 
Tij dhe Ai u tregua i duruar. Por tani Ai 
do të shfaqet në një formë të tmerrshme. 
Ai që ka veshë le të dëgjojë se koha nuk 
është e largët. Unë jam përpjekur t’i 
mbledh të gjithë nën sigurinë e Zotit, 
por edhe dekretet hyjnore duhet të 
plotësoheshin. Sinqerisht ju them të 
vërtetën, që po i afrohet radha edhe 
këtij kombi. Ju do të jeni dëshmitarë 
të kohës së Nuhit (Noas) dhe sytë tuaj 
do të shikojnë atë që ndodhi në tokën e 
Lutit (Lotit). Por Zoti është i ngadaltë 
në zemërimin e Tij. Pendohuni që t’u 
tregohet mëshirë. Ai që braktis Zotin 

8 .  E L - M U ’ M I N 
( P A Q E D H Ë N Ë S I )

NUMRI 11  |  VËRTETËSIA    75



është një insekt dhe jo njeri, dhe ai që 
nuk i frikësohet Atij është i vdekur dhe 
jo i gjallë”.4

shënime 
1. Kurani Famëlartë 59:24.
2. Muhammed ibn Mendhur, Lisanul-‘Arab, 
vëllimi XIII, zëri  Elif-Mīm-Nūn (أمن�), Botues: 
Neshru Edeb el-Hauzeh, Kum, Iran, 1985, f. 21.  
3. Ahmad ibn Hanbel, Musned, vëllimi XXXIX, 
Botues: Muesseretur-Risale, Bejrut, 1421 h./2001, 
f. 376, hadithi nr. 23953.
4. Hazret Mirza Ghulam Ahmed a.s., Hakikatul 
Vahi, Ruhani Khazain, vëll. 22, f. 267-269.

لَمُ المُْؤْمِنُ المُْهَيْمِنُ العَْزيِزُ وسُ السَّ لَّ هُوَ المَْلُِ القُْدُّ
إ
هَ � ٰـ َ ل إ

ي لَ � ِ هُ الَّ ّـَ  هُوَ الل
هِ عََّا يشُِْكُونَ ّـَ ُ ۚ �سُبْحَانَ الل الجَْبَّارُ المُْتَكَبِّ

Ai është Allahu, përveç të cilit nuk 
ka të adhurueshëm tjetër. Ai është 
Sunduesi, i Shenjti (i pastër nga çdo 
e metë), Paqëdhënësi, Dhënësi i 
sigurisë, Mbikëqyrësi mbi gjithçka, i 
Plotfuqishmi, Imponuesi, Madhështori. 
Qoftë i lartësuar Allahu mbi gjithçka që 

ia shoqërojnë Atij (në adhurim)!1

Atributi el-Muhejmin ُالمُْهَيْمِن është një prej 
emrave të Allahut të Madhërishëm që 
do të thotë qenie që sjell paqe e siguri 
dhe që është mbikëqyrës. Zoti i 
mbikëqyr veprimet e njerëzve si dhe i 
furnizon dhe mbështet ata. 

َ وهو على الِمنْبِر، يقولُ: ي�أخُذُ“  سِمعْتُ رسولَ اِلله صَلَّ اُلله عليه وسلَّ
، والجبَّارُ اسٌم من �سأمائِه �سُبحانه وتعَالى،  الجبََّارُ”، �أي: اُلله عَزَّ وجَلَّ

 “سمواتِه و�أرضيه بيَدِه- وقبَضَ بيَدِه، فجعَلَ يقبِضُها، ويبسُطُها-”، �أي: وجعَلَ
َ يقبِضُ يدََهُ ويبسُطُها، وهذا يوُافِقُ قولَ اِلله عَزَّ  النَّبيُّ صَلَّ اُلله عليه وسلَّ

يعًا قبَْضَتُهُ يوَْمَ القِْيَامَةِ َ حَقَّ قدَْرِهِ وَالْأَرْضُ جَِ : }وَمَا قدََرُوا اللَّ  وجَلَّ
تٌ بِيَمِينِهِ �سُبْحَانهَُ وَتعََالَ عََّا يشُِْكُون{ ]الزمر: 67[؛ مَوَاتُ مَطْوِيَّ  وَالسَّ

مواتُ والأرضُ في يدَِ اِلله �سُبحانهَ وفي قبَْضتِه، لا يفوتهُ منها شَءٌ، ولا  فالسَّ
فى عن علمِْه منها شَءٌ، ولا يعَزُبُ عن قُدرتِه منها قليلٌ ولا كثيٌر  ،يَْ

Hazret Abdullah ibn Omerir.a. 

transmeton se e ka dëgjuar të Dërguarin 
e Allahut s.a.v.s. kur ai ishte në minber dhe 
po na përcillte fjalët e Allahut. Ai tha:

“Në Ditën e Gjykimit, Allahu i 
Madhërishëm do të shtrëngojë qiejt 
dhe tokën e Tij”. Pastaj i Dërguari i 
Allahut s.a.v.s. (e përshkroi këtë duke) 
shtrënguar dhe liruar grushtin e tij. Kjo 
i përgjigjet fjalës së Allahut: “Ata nuk 
e kanë vlerësuar Allahun siç duhej. Në 
Ditën e Kiametit, e tërë Toka do të jetë 
nën sundimin e Tij, ndërsa qiejt do të 
mbështillen nën dorën e Tij të djathtë. 
I Shenjtë është Ai dhe është shumë i 
lartë nga ajo që ata shoqërojnë me Të në 
adhurim!”2  

9 .  E L - M U H E J M I N
( S T R E H U E S I )

emrat e allahut

76    VËRTETËSIA  |  NUMRI 11



Qiejt dhe Toka janë në duart e Zotit, pra 
ato i nënshtrohen Atij. Allahut nuk i 
mungon asgjë nga sundimi i tyre dhe nuk 
i fshihet asgjë nga dija. Asgjë sado e vogël 
apo e madhe nuk bën përjashtim nga 
fuqia e Tij. Pastaj, Allahu i Plotfuqishëm 
thotë: “Unë jam i Gjithëmëshirshmi, 
Sunduesi, i Shenjti, Paqja, Paqedhënësi, 
Strehuesi, Triumfuesi, Ndreqësi, Krenari, 
Mbrojtësi, jam Unë që krijova botën, kur 
ajo nuk ishte asgjë dhe jam Unë që do 
ta kthej atë (në gjendjen e saj origjinale). 
Ku janë ata që krenohen?! Ku janë ata 
që mbretërojnë në tokë?!”3

El-Muhejmin - Sundimi i Zotit

مْ وَعَهْدِهِْ رَاعُونَ ينَ هُْ لِأَمَانَتِِ ِ وَالَّ

(Besimtarët) janë ata që u përmbahen 
amaneteve dhe zotimeve të tyre.4

“Domethënë ata nuk bëjnë aspak 
lëshim në druajtje e vëmendje për sa 
i përket plotësimit të amaneteve dhe 
përmbushjes së zotimeve. Kjo tregon 
që njeriu dhe të gjitha fuqitë e tij p.sh. 
shqisa e të parit, të dëgjuarit, të folurit 
dhe fuqia e gjymtyrëve si duart dhe 
këmbët janë amanete prej Zotit të 
Madhërishëm. Ai na ka dhuruar këto 
amanete, dhe kur të dëshirojë, mund 
të na i marrë ato. Të qenë i kujdesshëm 
ndaj këtyre amaneteve, do të thotë, t’i 
përkushtohesh Zotit, duke ia nënshtruar 
shpirtin me të gjitha aftësitë e tua dhe 
trupin me të gjitha fuqitë dhe gjymtyrët 

e tua. Robi duhet t’u përgjigjet kushteve 
sado të vogla të druajtjes, sikur fuqitë e 
tij nuk i përkasin atij, por Zotit, si dhe 
lëvizja dhe pushimi i çdo fuqie dhe çdo 
gjymtyre nuk varet nga dëshira e tij por 
nga vullneti i Zotit. Në këtë gradë të 
besimit duhet të pushojë së ekzistuari 
dëshira e tij individuale, dhe le të veprojë 
vetëm vullneti i Zotit përmes fuqive dhe 
gjymtyrëve të tij. Qenia e tij në dorën 
e Zotit, duhet të jetë sikur një trup i 
pajetë në duart e të gjallit. Ai duhet të 
dorëhiqet nga vullneti i tij dhe qenia e tij 
t’i dorëzohet tërësisht sundimit të plotë 
të Zotit të Madhërishëm, aq shumë, saqë 
të shikojë përmes Tij, të dëgjojë përmes 
Tij, të flasë përmes Tij dhe të lëvizë apo 
të ndalet përmes Tij. Ai duhet t’i heqë 
ndyrësitë më të imëta të vetvetes që nuk 
vërehen as me mikroskop, dhe atij të 
mbetet vetëm shpirti i pastruar”.5

shënime 
1. Kurani Famëlartë 59:24.
2. Kurani Famëlartë 39:68.
3. Ibn Tejmije, Mexhmua Fetaua, Vëllimi 6, f. 
560, 561, Botues: Ministria e Çështjeve Islame, 
Thirrjes dhe Udhëzimit e Arabisë Saudite, 
Medinë, 2004. 

4. Kurani Famëlartë 23:9; 70:33.

5. Hazrat Mirza Ghulam Ahmed a.s., Berahine 
Ahmedia, Vëll. 5, Ruhani Khazain, Vëll. 21, f. 
239-241.

NUMRI 11  |  VËRTETËSIA    77



لَمُ المُْؤْمِنُ المُْهَيْمِنُ العَْزيِزُ وسُ السَّ لَّ هُوَ المَْلُِ القُْدُّ
إ
هَ � ٰـ َ ل إ

ي لَ � ِ هُ الَّ ّـَ  هُوَ الل
هِ عََّا يشُِْكُونَ ّـَ ُ ۚ �سُبْحَانَ الل الجَْبَّارُ المُْتَكَبِّ

Ai është Allahu, përveç të cilit nuk 
ka të adhurueshëm tjetër. Ai është 
Sunduesi, i Shenjti (i pastër nga çdo 
e metë), Paqëdhënësi, Dhënësi i 
sigurisë, Mbikëqyrësi mbi gjithçka, i 
Plotfuqishmi, Imponuesi, Madhështori. 
Qoftë i lartësuar Allahu mbi gjithçka që 
ia shoqërojnë Atij (në adhurim)!1

El-Azīz ُالعَْزيِز është një prej atributeve të 
Allahut. Sipas gramatikanit arab ez-
Zexhaxh (Ebū Is’hāk Ibrāhīm ibn 
Muhammad ibn al-Sarī al-Zajjāj) fjala 
el-Azīz i referohet qenies që nuk mund 
të nënshtrohet apo të mbizotërohet prej 
dikujt. El-Azīz shënjon gjithashtu 
qenien që është unike dhe e 
pakrahasueshme. Në lidhje me këtë 
emër të Allahut, ne gjejmë një lutje të të 
Dërguarit të Allahut s.a.v.s.: 

: َ آلِِ وَسَلَّ ُ علَيَْهِ وَ� ِ صَلَّ اللَّ  عَنْ برَُيدَْةَ الْسْأَلمَِيِّ قاَلَ : قاَلَ لِ رَسُولُ اللَّ
نِّ ضَعِيفٌ فقََوِّ فِ رِضَاكَ ضَعْفِي ، وَخُذْ لَِ الخَْيَْ بِناَصِيَتِ

إ
َّهُمَّ �  “ قُلِ الل

نِّ ذَلِيلٌ
إ
نِ ، وَ� نِّ ضَعِيفٌ فقََوِّ

إ
َّهُمَّ � سْلَمَ مُنْتََ�ى رِضَائِ ، الل

إِ
 ، وَاجْعَلِ الْ

نِّ فقَِيٌر فاَرْزُقْنِ
إ
نِ ، وَ� “ فَ�أعِزَّ

Hazret Burejda el-Eslemiu transmeton 
se i Dërguari i Allahut s.a.v.s. i ka thënë: 
“Thuaj: O Allah! Unë jam i pafuqishëm, 
prandaj më dhuro fuqi në pëlqimin Tënd 
dhe më ço drejt mirësisë duke më kapur 
për ballukesh. Më bëjë Islamin kulmin 
e kënaqësisë. O Allah! Jam i dobët, më 
jep fuqi. Jam njeri i pavlerë, më jep nder. 
Jam i varfër, më furnizo”.2 

El-Azīz: Dhuruesi i nderit

Allahu është i Plotfuqishëm dhe i Urtë. 

Kjo thënie, d.m.th. fjala e Allahut: ًعَزيِزًا حَكِيما 
aludon për faktin se Allahu e lartëson kë 
të dojë dhe u mbron nderin robërve të 
Tij të zgjedhur, me anë të urtësisë së Tij 
të plotë, të thellë dhe gjithëpërfshirëse. 
Asnjëra nga planet e keqdashësve nuk 
mund të dëmtojë robërit e zgjedhur të 
Zotit, siç dështoi plani i hebrenjve 
kundër Jezusit a.s., madje Allahu i dha 
nder Jezusit dhe e lartësoi në pozitë dhe 
shkatërroi kurthin e komplotuesve”.3

shënime 
1.  Kurani Famëlartë 59:24.
2. Hakim al-Nishapuri, El-Mustedrek ales-
Sahihajn, Kitab: Ed-Du’a vet-Tekbir vet-Tehlil 
vet-Tesbih vedh-Dhikr, numri i hadithit 1974.
3.  Hazret Mirza Ghulam Ahmed a.s., 
Hamamatul Bushra, Ruhani Khaza’in, Vëll.7, f. 
257-258, fusnotë.

1 0 .  E L - A Z Ī Z
( T R I U M F U E S I )

emrat e allahut

78    VËRTETËSIA  |  NUMRI 11



Lutje për të pasur mirësi materiale në botë 
dhe shpirtërore në ahiret

ي هُوَ عِصْمَةُ أَمْرِي وَأَصْلِحْ لِ ِ هُمَّ أَصْلِحْ لِ دِينَِ الَّ  اللَّ

 دُنْيَاىَ الَّتِ فِيَها مَعَاشِ وَأَصْلِحْ لِ آخِرَتِ الَّتِ فِيَها مَعَادِي

 وَاجْعَلِ الْحَيَاةَ زِيَدَةً لِ فِ كُِّ خَيٍْ وَاجْعَلِ الْمَوْتَ رَاحَةً

لِ مِنْ كُِّ شٍَّ ‏

All-llāhumme aslih lī dīnī el-ledhī huve ‘ismetu emrī, ve aslih lī dunjā el-letī f īhā me‘āshī, 
ve aslih lī ākhiretī el-letī f īhā me‘ādī, vexh‘āl el-hajāte zijādeten lī f ī kul-li khajrin, 

vexh‘alil-mevte rāhaten lī min kul-li sherrin.

O Allah! Më përmirëso besimin, që është forca ime në punët e mia. 
Më përmirëso botën, që është mjet mbijetese për mua. 

Më përmirëso ahiretin, që është vendkthimi im. 
Ma bëj jetën riprodhuese për çdo të mirë. 

Më bëj vdekjen qetësi nga çdo e keqe.

Sahīh Muslim, kitāb: “Edh-Dhikr ved-du‘ā’ vet-teubeh vel-istigfār”, bāb: “Et-Te‘avvudhu min sherri mā ‘amile ve 
min sherri mā lem ja‘mel”, hadithi nr. 2720.

Foto nga Eberhard Grossgasteiger nga Pexels NUMRI 11  |  VËRTETËSIA    79



Një vit me Covid-19

PËRMBLEDHJE  AKTIVITETETSH  GJATË  KOHËS 
SË  PANDEMISË  NGA  XHEMATI  MUSLIMAN  AHMEDIA 
DHE  ORGANIZATA  HUMANITARE  “HUMANIT Y  FIRST” 

NË  SHQIPËRI,  KOSOVË  DHE  GJERMANI

Fo
to

 n
ga

 C
D

C
 | 

Pe
xe

ls.
co

m



Projektet humanitare gjatë pandemisë 
në Shqipëri

Me bekimin e Allahut, më 6 maj 
2020, organizata bamirëse 

e Xhematit Musliman Ahmedia 
“Humanity First”, shpërndau pako me 
ushqime dhe produkte të higjienës mes 
80 familjeve në nevojë të Mallakastrës. 
Veprimtaria humanitare u zhvillua 
duke bashkëpunuar me Bashkinë e 
Mallakastrës.

Kryetari i Bashkisë z. Qerim Ismailaj 
priti në zyrën e tij delegacionin e 
Humanity First dhe e falënderoi atë për 
ndihmën. Ai gjithashtu siguroi që kjo 
ndihmë u shkon familjeve më në nevojë 
të Bashkisë së Mallakastrës.

Në javën e parë të prillit 2020, 
Humanity First, organizata 

humanitare e Xhematit Musliman 
Ahmedia, dhuroi pako ushqimore 
për 110 familje në nevojë të qytetit të 
Tiranës gjatë pandemisë.

Projekti u bë në bashkëpunim me 
Bashkinë e Tiranës dhe me Qendrën 
Komunitare “Gonxhe Bojaxhiu”. 2 
tonë ushqime u shpërndanë mes 110 
familjeve në nevojë të Njësive 4, 6, 
Vaqarr dhe Ndroq, të cilat i morën pakot 
në shtëpitë e tyre gjatë vetë-izolimit 
për shkak të Pandemisë. Kryetari i 
Bashkisë z. Erion Veliaj falënderoi 
Xhematin dhe Organizatën “Humanity 
First Deutschland” për ndihmën dhe 
mbështetjen gjatë këtyre ditëve. 

Në letrën e tij, Kryetari i Bashkisë 
z. Erion Veliaj falënderoi Xhematin 
Musliman Ahmedia të Shqiprërisë 
dhe Organizatën “Humanity First 
Deutschland” për ndihmën dhe 
mbështetjen gjatë këtyre ditëve. Z. 
Veliaj tha:

NUMRI 11  |  VËRTETËSIA    81



“Në emër të Bashkisë Tiranë dëshiroj t’ju 
falënderoj për mbështetjen që Fondacioni 

“Xhemati Myslyman Ahmadia i Shqipërisë” 
ka dhënë për realizimin e projekteve dhe 
nismave të ndryshme të ndërmarra për 
qytetin tonë.

Në këtë kuadër Fondacioni “Xhemati 
Myslyman Ahmadia i Shqipërisë” 
nëpërmjet bashkëpunimit me organizatën 
e vet humanitare të degës së Gjermanisë 

“Humanity First Deutchland” ka qenë 
mbështetës për të përballuar situatën e 
krijuar së fundmi nga pandemia e virusit 
Covid-19, duke ndihmuar me dhurimin 
e 110 pakove me ndihma ushqimore 
(produkte bazë të shportës) për familjet në 
nevojë, në territorin e Bashkisë Tiranë.”

Më 23 prill 2020, organizata 
bamirëse “Humanity First”, në 

bashkëpunim me Bashkinë e Shkodrës, 
shpërndau pako me ushqime dhe 
produkte të higjienës mes 100 familjeve 
në nevojë të Shkodrës.

Kryetarja e Bashkisë Znj. Voltana 
Ademi priti në zyrën e saj delegacionin e 
Humanity First dhe e falënderoi atë për 
ndihmën. Ajo gjithashtu siguroi që kjo 
ndihmë u shkon familjeve më në nevojë 
të Bashkisë së saj.

Humanity First përpiqet t’u vijë në 
ndihmë në sektore të ndryshme të jetës 
gjatë situatës së pandemisë, në Shqipëri, 
Kosovë, Maqedoninë e Veriut dhe në 
vende të tjera të Ballkanit.

NUMRI 11  |  VËRTETËSIA    82



Projektet e organizatës “Humanity First” 
gjatë pandemisë në Kosovë

Kryetari i komunës Kamenicë Z. Qëndron Kastrati 

gjatë aksionit të Humanity First.

Organizata Humanitare 
“Humanity First” projektin e 

parë gjatë pandemisë e filloi me 
shpërndarjen e disa ilaçeve bazë për 
parandalimin e pandemisë në fund të 
muajit mars 2020. Këto ilaçe përfshinë: 
termometër digjital, vitaminë C sirup 
dhe tabletë, multivitaminë, dy lloje të 
paracitamolit si dhe udhëzimin se si 
duhet të përdoren. Këto ilaçe u 
shpërndanë te rreth 200 persona në 
qytetet të ndryshme të Kosovës si: 
Prishtinë, Pejë, Mitrovicë, Gjilan, 
Shtime dhe disa fshatra përreth këtyre 
qyteteve. 

Projekti tjetër i radhës ishte shpërndarja 
e pakove higjienike për 2557 persona 

në nevojë. Përfitues ishin ato familje që e 
kanë gjendjen e rëndë ekonomike që janë 
të regjistruar në Qendrën Sociale në 
komunën e Kamenicës. Shpërndarja u bë 
gjatë datës 29 mars 2020 përmes kamionit 
shtëpi më shtëpi, dhe ndër pajisjet 
higjienike përfshihej: dezinfektues për 
duar, sapun, detergjent për rroba, 
detergjent për enë, shampo për flokë dhe 
letër tualeti. Në këtë projekt mori pjesë 
edhe kryetari i Kamenicës Z. Qëndron 
Kastrati.

Më 14 prill 2020, Humanity First në 
bashkëpunim me Komunën e 

Istogut bëri shpërndarjen e pakove 
higjienike dhe përfitues ishin mbi 500 

persona që janë të regjistruar në Qendrën 
për Punë Sociale në këtë komunë. Qëllimi 
i kësaj ndihme ishte që me e mbajtë 
pastërtinë në nivelin shtëpiak gjatë kohës 
së karantinës. Shpërndarja u bë përmes 
transportit shtëpi me shtëpi dhe një pako 
higjienike përfshinte 25 gjëra themelore 
për mbajtjen e pastërtisë shtëpiake: gota 
të plastikës, sapun, brushë për dhëmbë, 
pastë për dhëmbë, ajrosës për tualet, 
dezinfektues për duar, shampo për flokë, 
shpuzë për pastrim, detergjent për 
dysheme, detergjent për tesha dhe enë 
etj.. Gjatë monitorimit dhe përgatitjes së 
pakove higjienike ishin: Drejtori i 
Drejtorisë për Shërbimeve Publike, 
Mbrojtje dhe Shpëtim Z. Enver Rugova, 
Drejtori i Arsimit Z. Hajrush Shoshi dhe 
Drejtor i Drejtorisë për Planifikim Urban 
dhe Mjedis Z. Besart Dreshaj.

NUMRI 11  |  VËRTETËSIA    83



Pakot higjienike gjatë përgatitjes për shpërndarje. Donacioni për Spitalin Rajonal dhe Qendrën 
Kryesore të Mjekësisë Familjare në Gjilan.

Kryetari i Komunës së Prishtinës, z. Shpend Ahmedi pranoi dhuratat e organizatës 
Humanity First për nxënësit e qytetit nga përfaqësuesi i saj z. Xhinahuddin Saif

Në dhjetëditëshin e fundit të muajit 
prill 2020, Humanity First ka 

shpërndarë produkte mbrojtëse kundër 
Covid-19 në 3 institucione. Kjo organizatë 
përmes Komunës së Prishtinës dhe 
Drejtorisë për Mirëqenie Sociale ka 
dhuruar donacion me produkte mbrojtëse 
për Kuzhinën Popullore në Komunën e 
Prishtinës. Në këtë donacion përfshihen: 
dorëza, maska si dhe dezinfektues duarsh. 
Po atë ditë, përmes Komunës së Prishtinës, 
pako me produkte mbrojtëse i janë dhuruar 
edhe Sindikatës së Policisë së Kosovës për 
Rajonin e Prishtinës. Ky 
donacion përfshinë: 100 
pako dorëza, 300 maska, 
40 litra dezinfektues për 
duar dhe 8 litra 
dezinfektues për 
dysheme. 

Donacionin e pranoi 
Z. Imer Zeqiri, i 

cili është kryetar i kësaj 
Sindikate. Ndërsa në 
Komunën e Gjilanit u 
dhuruan të njëjtat 

produkte mbrojtëse, dhe donacionin e 
pranoi nënkryetari i Gjilanit Z. Arbër R. 
Ismajli së bashku me dr. Ukshin Ismailin, 
dhe ky dhurim u dedikua për Spitalin 
Rajonal dhe Qendrën Kryesore të 
Mjekësisë Familjare në Komunën e 
Gjilanit.

Në kuadër të edukimit dhe arsimimit, 
Humanity First vazhdoi ndihmën e 

saj të pakursyer edhe për nxënësit që 
vijojnë shkollën online gjatë pandemisë 
përmes platformës e-mësimi. Mirëpo jo të 

NUMRI 11  |  VËRTETËSIA    84



gjithë fëmijët kishin mundësi të kyçeshin 
në mësim sepse në mungesë të pajisjeve 
kompjuterike, mësimi atyre iu 
pamundësua. Thirrjes për mbështetje dhe 
ndihmë nga Komuna e Prishtinës i doli 
Humanity First, duke i dhuruar 45 tabletë 
për familjet me gjendje jostabile 
ekonomike dhe që kanë më shumë se 3 
fëmijë në shkollë. Ky donacion iu dorëzua 
Komunës së Prishtinës më 24 prill 2020 
dhe atë e pranoi kryetari i Prishtinës Z. 
Shpend Ahmeti.

Për të njëjtën arsye, për vijimin online 
të mësimit nga fëmijët me kushte të 

rënda ekonomike, Humanity First i 
dhuroi edhe 23 tabletë përmes Komunës 
së Kamenicës më datë 5 maj 2020. 
Donacionin e pranoi kryetari i kësaj 
komune Z. Qëndron Kastrati së bashku 
me Drejtoreshën e Drejtorisë për Zhvillim 
Ekonomik Znj. Majlinda Krasniqi dhe 
Shefin e Kabinetit të Komunës së 
Kamenicës Z. Meriton Ramabaja.

Në prag të festës së Fitër Bajramit, më 
datë 20 maj 2020 Humanity First 

përmes vullnetarëve të saj shpërndau mbi 
një ton mish në Komunën e Prishtinës, në 
dy lagjet e kryeqytetit: Tophane dhe 
Aktash. Kjo shpërndarje u bë në 
bashkëpunim me Koordinatorin për 
Projekte pranë Drejtorisë për Mirëqenie 
Sociale në Komunën e Prishtinës, Z. 
Premtim N. Fazliu. Përfitues të këtij 
dhurimi ishin 1773 persona, përfshirë 
fëmijët, dhe secila nga 350 familjet i kishte 
nga 2-3 kilogram mish.

Më 22 maj 2020, në kuadër të 
donacioneve të dhuruara, përfitoi 

edhe Policia e Kosovës, Drejtoria 
Rajonale e Pejës. Në këtë donacion 
përfshihen materiale mbrojtëse kundër 
koronavirusit si: 300 shishe dezinfektues 
për duar, 250 shishe pastrimi me përbërje 
alkooli, 2000 doreza dhe 300 maska. 
Pranim-dorëzimi i materialeve u bë në 
zyrat e Drejtorisë Rajonale ndërsa Z. 

Fadil Gashi nga zyra 
për informim e 
Policisë Rajonale të 
Pejës, ka falënderuar 
përzemërsisht për 
bashkëpunimin 
institucional dhe 
ofrimin e ndihmës në 
këtë kohë të vështirë.

Produkte të njëjta 
O r g a n i z a t a 

Humanity First i 
dhuroi edhe Spitalit të 
Përgjithshëm në Pejë Kryetari i Komunës Kamenicë Z. Qëndron Kastrati gjatë pranimit të donacionit.

NUMRI 11  |  VËRTETËSIA    85



Zyrtarët doganorë gjatë pranimit të materialit mbrojtës.

Donacioni për Spitalin Rajonal dhe Qendrën 
kryesore të Mjekësisë Familjare në Gjilan.

më datë 11 qershor 2020. Këto pajisje 
mbrojtëse përfshijnë: 2000 palë doreza, 
250 maska kirurgjikale, 300 dezinfektues 
për duar, 250 shishe me alkool, 40 litra 
dezinfektues për dysheme dhe 20 mantelë 
kirurgjik. Në emër të Spitalit të 
Përgjithshëm në Pejë për këtë donacion 
falënderoi Drejtori Mjekësor dr. Muhamet 
Haliti.

Njëra nga institucionet mjekësore që 
përfitoi nga donacionet e Humanity 

First ishte edhe Qendra e Mjekësisë 
Familjare numër 5 në Komunën e 
Prishtinës. Më datë 15 qershor 2020 u 
përurua tuneli dezinfektues dhe në këtë 
inaugurim morën pjesë zyrtarë 
nga Komuna e Prishtinës, 
drejtori i Drejtorisë së 
Shëndetësisë, dr. Bujar Gashi, 
përfaqësuesi i Drejtorisë për 
Mirëqenie Sociale Z. Premtim 
N. Fazliu dhe U.D. Zëvendës 
Drejtor i QKMF dr. Spec. 
Rrezart Halili.

Njëra nga institucionet që 
kanë qenë përballë rrezikut 

me Covid-19 ishte edhe 
Dogana e Kosovës si dhe 
zyrtarët doganorë. Përmes një 
memorandum bashkëpunimi 
në mes Komunës së Prishtinës, 
Humanity First dhe Sindikatës 
së Pavarur të Doganës së 
Kosovës për qëllim ofrimin e 
materialeve medicinale-
higjenike mbrojtëse për 
parandalimin e infektimit, kësaj 

të fundit iu dhuruan këto materiale 
mbrojtëse: 395 shishe me përbërje alkooli 
(rreth 40 litra), 350 shishe dezinfektues 
për duar (87.5 litra) dhe 20 shishe 
dezinfektues për dysheme (100 litra).

Me shtimin e rasteve në kryeqendrën 
e Kosovës në Prishtinë, Humanity 

First në bashkëpunim institucional me 
Komunën e Prishtinës më 8 korrik 2020 
kanë bërë montimin e 30 stacioneve të 
autobusave për dezinfektim të duarve dhe 
pajim me maska higjenike. Disa nga to 
janë statike dhe disa të vendosura në mur. 
Disa nga këto stacione ishin më të 
frekuentuara në Prishtinë.

NUMRI 11  |  VËRTETËSIA    86



Njësitë e Qendrës për Punë Sociale duke u dezinfektuar.

Aksioni i shpërndarjes së mishit u realizua në 5 
qytete dhe rreth 8 mijë persona përfituan prej tij.

Ushtarë të FSK-së, përfaqësues nga Humanity First dhe 
Komuna e Prishtinës pranë tunelit dezinfektues.

Një javë më pas, më 15 korrik 2020 
Humanity First ka ndihmuar 

Qendrën për Punë Sociale të Drejtorisë 
për Shëndetësi dhe Mirëqenie Sociale të 
Komunës së Prishtinës, sepse disa nga 
punonjësit e tyre kishin rezultuar pozitiv 
me virusin SARS-CoV-2. Dhe nisur nga 
rekomandimet e Institutit Kombëtar i 
Shëndetësisë Publike të Kosovës dhe me 
qëllim të ruajtjes së shëndetit të punonjësve 
dhe të palëve, u bë dezinfektimi i të gjitha 
njësive të saj.

Në prag të festës së Kurban Bajramit 
që u shënua në të gjithë botën 

(gjithashtu edhe në Kosovë) më 31 korrik 
2020, Humanity First dhuroi mbi 
një ton mish në disa qytete të 
Kosovës si: Podujevë, Prizren, Pejë, 
Istog dhe Prishtinë. Përfitues ishin 
familjet në nevojë, personat me 
ndihmë sociale, pjesëtarët e 
Komunitetit Rom, personat e verbër 
dhe veteranët e luftës së Ushtrisë 
Çlirimtare të Kosovës në Pejë dhe 
Istog. Produktet e mishit përfshijnë: 
suxhuk, mish, qebapë dhe pleskavica. 
Gjithsej u shpërndanë 1111 
kilogramë mish dhe përfitues ishin 

rreth 8 mijë persona.

Në kuadër të bashkëpunimin 
institucional në mes Humanity First, 

Komunës së Prishtinës dhe Forcës së 
Sigurisë së Kosovës, më datë 5 gusht 2020, 
në hapësirën e kazermës “Adem Jashari” 
të FSK-së, u bë inaugurimi i tunelit 
dezinfektues, në të cilin morën pjesë 
zyrtarë nga tri palët bashkëpunuese dhe 
nënshkruese të memorandum 
bashkëpunimit. Në emër të FSK-së 
drejtori i Qendrës Mjekësore, Dr. 
Shkëlzen Sylaj falënderoi Humanity First 
për këtë donacion.

NUMRI 11  |  VËRTETËSIA    87



Në muajin mars 2020, qeveria gjermane 
vendosi sanksione dhe kufizime për të 
ndaluar përhapjen e virusit Covid-19. 
Këto rregulla ndryshuan kryekëput jetën 
shoqërore në të gjitha nivelet dhe fushat. 
Me gjithë sfidat e vështirësitë, anëtarët 
e Xhematit iu përshtatën këtij realiteti 
të ri dhe dhanë mesazhin e shpresës, 
solidaritetit dhe bindjes. Ja disa pamje 
nga aktivitetet e xhematit në Gjermani 
gjatë kohës së pandemisë. 

Anëtarët mbështetën organizatat 
bamirëse duke kontribuuar me ushqime 
të paketuara si dhe duke ofruar 
shërbimin vullnetar të blerjes së ilaçeve 

dhe ushqimeve për fqinjët e tyre. 
Organizata e grave “Lexhna Imaillah” dhuroi 

mijëra maska në mbarë Gjermani. 

Gjatë pandemisë, namazet në xhami 
u falën me rregulla të distancës dhe 
higjienës, ndërsa të gjitha takimet e 

Disa nga aktivitetet e Xhematit Musliman 
Ahmedia në Gjermani gjatë kohës së pandemisë

NUMRI 11  |  VËRTETËSIA    88



mbledhjet u zhvilluan Online. 

Edhe gjatë pandemisë, nuk u ndalën 
programe si “Podiumsdiskussion” kundër 
racizmit, duke respektuar rregullat 
striktë të Covidit. 

Më 25 korrik 2020, u zhvillua një turne 
me biçikleta “Kilometra kundër urrejtjes 

- muslimanët për paqe”. Ata vizituan 10 
xhami dhe mbuluan rreth 150 kilometra. 
Turne të tilla u zhvilluan në mbarë vend. 

Për fushatën “Muslimanët kundër 



racizmit” u shpërndanë qindra mijëra 
fletushka dhe u vendosën billborda në 
qytetet kryesore të vendit. 

Gjatë kohës së pandemisë organizata 
humanitare e Xhematit “Humanity First 
Deutschland” realizoi dhjetëra projekte 
në vendet e Ballkanit, duke investuar 

rreth 10 milionë euro. Elhamdulilah

Në qytetin Groß Gerau, u organizuan 
analiza të shpejta falas për të përcaktuar 
infektimin me virusin Corona. Njerëzit 
mund të bënin testime dhe merrnin 
përgjigje, duke qëndruar në auto-veturë. 

Për të përcjellë mesazhin e vërtetë të 
Islamit, u zhvilluan qindra programe 
digjitale. Për herë të parë, panairi 

“Islamausstellung” u zhvllua në platformën 
digjitale. 

Xhemati i Gjermanisë pati nderin të 
kishte disa takime virtuale me Hazret 
Kalifatul Masih V (Allahu e ndihmoftë 



fuqimisht).

Më 3 janar 2021, 25 anëtaret e 
organizatës “Lexhna Imaillah” zhvilluan 
një takim virtual me Hazret Kalifatul 
Masih V (Allahu e ndihmoftë fuqimisht). 
Këto anëtare kanë përqafuar Islam-
Ahmediatin kohët e fundit, dhe i rrëfyen 

Kalifit sfidat e tyre pas këtij vendimi. 

Foto von Miguel Á. Padriñán von Pexels

NGA VIJNË 
NDIHMA 
DHE 
FURNIZIMI I ZOTIT?

Hazret Ebu Derdaja r.a. rrëfen se e 
ka dëgjuar të Dërguarin e Allahut 
s.a.v.s. duke thënë:

عْتُ النَّبَِّ صلى رْدَاءِ، قاَلَ سَِ  عَنْ �أبِ لداَّ
 الله عليه ولمس يقَُول‏ُ “‏ ابغُْونِ ضُعَفَاءَكُْ
ونَ بِضُعَفَائِكُْ ‏”‏ ‏ َّمَا ترُْزَقُونَ وَتنُْصَُ ن

إ�
.ف

“Më kërkoni mua në 
mes të dobëtëve, sepse, 
ju furnizoheni dhe 
ndihmoheni përmes të 
dobëtëve mes jush”. (Pra, 
nëse do t’i ndihmoni ata, ju 
vjen ndihma prej Zotit)

Xhami‘u et-Tirmidhi, kitab “El-Xhihad”, 
bab “Ma xhae fil-istiftahi bisa’alikil-
muslimine”, hadithi nr. 1702.



Njëri prej bekimeve të mëdha të muajit të Ramazanit është që gjatë këtij muaji, 
hiqet largësia mes nesh dhe Zotit të Madhërishëm. Në lidhje me këtë, Hazret 
Kalifi i Dytë i Mesihut të Premtuar r.a. thotë:

“Sado shekuj të kalojnë mes nesh dhe Profetit Muhammed, të Dërguarit të 
Allahut s.a.v.s., sado vite të na largojnë ne në kohë nga ai, sado ditë të na shtohen 
duke shtuar distancën kohore mes nesh dhe atij, kur vjen muaji i Ramazanit, 
duket sikur ai i palosi krejt këta shekuj, këto vite dhe muaj, duke na çuar 
afër Muhammedit, të Dërguarit të Allahut s.a.v.s.. Madje, jo vetëm afër Profetit 
Muhammed s.a.v.s., ngaqë Kuranin e zbriti Zoti i Madhërishëm, ne e ndiejmë që 
Ramazani e hoqi gjithë largësinë që ekzistonte mes nesh e Zotit.

Largësia që njeriu ka me Zotin, largësia që kanë krijesat ka me Krijuesin, 
largësia që një qenie e dobët dhe e paaftë e ka me Krijuesin e qiejve dhe të 
Tokës, gjatë Ramazanit zhduket në atë mënyrë sikur errësira me ardhjen e 
rrezeve të diellit.

Është pikërisht kjo gjendje, për të cilën Zoti i Madhërishëm në Kuranin 
Famëlartë thotë:

“Kur robërit e Mi të pyesin rreth Meje, Unë pa dyshim jam afër”.1

Që do të thotë: Kur vjen muaji i Ramazanit dhe robërit e Mi do të të pyesin 
ty rreth Meje që si mund të Më gjejnë ata, thuaju se nuk ka aspak largësi 
me Mua gjatë Ramazanit. Pra, është pikërisht ky muaj gjatë të cilit Zoti i 
Madhërishëm e shfaqi Veten për robërit e Tij. Pikërisht gjatë këtij muaji, Ai 
deshi t’i tërheqë robërit edhe një herë drejt Vetes së Tij.

Përmes këtij libri (Kurani Famëlartë) që është litari i Allahut, njëri cep i të 
cilit është në dorën e Zotit dhe tjetri në dorën e krijesave, robërit e Tij e kanë 
obligimin të ngjiten lart dhe të arrijnë te Zoti”.2

1. Kurani Famëlartë 2:187.

2. Tefsir-e-Kebir, vëll. 2, f. 393.

Ramazani i heq njeriut largësinë nga Zoti

NUMRI 11  |  VËRTETËSIA    92



Foto von Ali Arapoğlu von Pexels



A duhet të 
agjërojmë 
nëse jemi në 
udhëtim ose 
të sëmurë?

Foto nga Eberhard Grossgasteiger në Pexels
NUMRI 11  |  VËRTETËSIA    94



Kurani porosit udhëtarin e të 
sëmurin të agjërojnë në ditë të tjera 

dhe jo gjatë Ramazanit. Bekimi vjen 
me pëlqimin e Zotit dhe jo me forcën 
e krahut.
Porosia e Kuranit 
për udhëtarin e të sëmurin
Allahu i Madhërishëm në Kuranin 
Famëlartë thotë:

مٍ �أخَرَ نْ �أيَّ ةٌ مِّ ريِضًا �أوْ علََٰ سَفَرٍ فعَِدَّ  فمََن كَنَ مِنكُ مَّ

“Pra, kushdo që është i sëmurë prej 
jush, ose që gjendet në udhëtim, le ta 
plotësojë numrin në ditë të tjera.”1

Urdhri kuranor i lartpërmendur thotë 
qartë se njeriu duhet të shmanget nga 
agjërimi gjatë një udhëtimi ose gjatë 
sëmundjes dhe të kompensojë numrin e 
ditëve të humbura në ditë të tjera.

Hazret ‘Amr ibn Umejje r.a. rrëfen:

ِ صلى الله عليه وسلم مِنْ سَفَرٍ فقََالَ: ‏ ، قاَلَ قدَِمْتُ علََ رَسُولِ اللَّ مْرِيُّ رُو بْنُ �أمَيَّةَ الضَّ   عَْ
نِّ صَائٌِ ‏.‏ فقََالَ: ‏”‏ تعََالَ ادْنُ مِنِّ حَتَّ

إ
 انتَْظِرِ الغَْدَاءَ يَ �أبَ �أمَيَّةَ ‏”‏ ‏.‏ فقَُلتُْ �

لَاةِ “‏ يَامَ وَنِصْفَ الصَّ َ عَزَّ وَجَلَّ وَضَعَ عَنْهُ الصِّ نَّ اللَّ إ
كَ عَنِ المُْسَافِرِ � �أخْبَِ

“Erdha te i Dërguari i Allahuts.a.v.s. nga 
një udhëtim dhe ai më tha: “Prit pak, 
në mënyrë që të mund të hamë, o 
Ebu Umejje!” Unë i thashë: “Jam duke 
agjëruar”. Ai tha: “Afrohu pranë meje që 
të tregoj diçka për udhëtarin. Sigurisht, 
Allahu i Madhërishëm e ka hequr prej 
tij agjërimin dhe gjysmën e namazit.” 2

Vlen të theksohet se ka hadithe të 

caktuara të Profetit të Shenjtë s.a.v.s. të 
cilat tregojnë se ai nganjëherë agjëronte 
ndërsa udhëtonte, por kjo ndodhte 
vetëm kur ai agjëronte vullnetarisht dhe 
jo kur agjëronte gjatë Ramazanit.

Hazret Xhabir ibn ‘Abdullah r.a. rrëfen:

ِ صلى الله عليه وسلم فِ سَفَرٍ، ِ رَضَِ اُلله عَنْهُ قاَلَ: كَنَ رَسُولَ اللَّ  عَنْ جَابِرِ بْنِ عَبْدِ اللَّ
ِّلَ علَيَْهِ، فقََالَ: ‏”‏مَا هَذَا؟‏”‏‏‏ فقََالوُا: “صَائٌِ”‏.‏ فقََالَ:  فرََ�أى زِحَامًا، وَرَجُلًا قدَْ ظُل

فَر‏ِ”‏‏ وْمُ فِ السَّ ِ الصَّ ‏”ليَسَْ مِنَ البِّْ

“Gjersa i Dërguari i Allahut s.a.v.s. ishte në 
një udhëtim, ai pa një turmë njerëzish 
rreth një personi mbi të cilin bënin 
hije. Ai pyeti: “Ç’është kjo?” Ata i thanë: 
“(Ai) është agjërueshëm”. Profeti s.a.v.s. 
tha: “Nuk është prej mirësisë të agjërosh 
gjersa udhëton”.3

Mesihu i Premtuar a.s. thotë:

“Kush agjëron në Ramazan gjersa është 
i sëmurë ose në udhëtim, padyshim që 
nuk i bindet urdhrit të Zotit. Zoti ka 
thënë qartë se të sëmurët dhe udhëtarët 
nuk duhet të agjërojnë. Një i sëmurë 
duhet të agjërojë pasi të shërohet nga 
sëmundja, kurse udhëtari pasi të ketë 
përfunduar udhëtimin. Ky urdhër duhet 
të merret parasysh. Pendimi pranohet 
përmes mirësisë së Allahut dhe jo 
përmes fuqisë së krahut. Zoti nuk ka 
specifikuar se sa duhet të jetë gjatësia e 
udhëtimit dhe as nuk ka vendosur një 
kriter për shkallën e sëmundjes. Urdhri 
është i përgjithshëm dhe si rrjedhojë, 
nëse një person agjëron, ai e shkel 

NUMRI 11  |  VËRTETËSIA    95



urdhrin e Zotit.”4

Hazret Mirza Bashir Ahmedr.a. thotë se 
Mian Fazl Muhammed sahibi (shitës në 
lagjen “Dar-ul-Fazl”) i shkruajti duke i 
thënë:

“Gjatë procesit gjyqësor me Maulvi 
Muhammed Husejn Batalvi-n, për një 
seancë gjyqësore, na u desh të shkonim 
në Dharival5. Ishte një ditë e nxehtë vere 
e muajit Ramazan. Shumë miq ishin 
mbledhur në Dharival dhe plot prej 
tyre agjëronin. Një nga udhëheqësit e 
procesit gjyqësor që ishte me ndikim 
[e cila ishte zonjë] i bëri ftesë Mesihut 
të Premtuara.s.. Ai e pranoi ftesën. 
Udhëheqësja i solli orizin e ëmbël krahas 
ushqimeve të tjera. Disa shokë e pyetën 
Huzurina.s. në lidhje me agjërimet e tyre. 
Huzuria.s. tha: ‘Nuk është e lejueshme të 
agjërosh gjatë udhëtimit.’

Prandaj, të gjithë shokët e prishën 
agjërimin.”6

Agjërimi i gruas shtatzënë, gjidhënëses 
dhe lehonës

Gjatë Ramazanit, nëse një gruaje i fillon 
cikli menstrual, ajo duhet të ndërpresë 
agjërimin dhe të kompensojë agjërimet 
e humbura në ditët tjera. Shtatzëna, 
gjidhënësja ose lehona është e liruar nga 
agjërimi sepse, hyn në kategorinë e të 
sëmurëve.

Profeti i Shenjtë s.a.v.s. ka thënë:

لَاةِ لَاةِ �أوْ نِصْفَ الصَّ َ تعََالَ وَضَعَ شَطْرَ الصَّ نَّ اللَّ إ
ِ صلى الله عليه وسلم: �  قاَلَ رَسُولَ اللَّ

وْمَ عَنِ   المُْسَافِرِ وَعَنِ المُْرْضِعِ �أوِ الحُْبْلَ وَالصَّ

“Allahu i ka liruar nga agjërimi… 

shtatzënat dhe lehonat.”7

Sipas thënies së Mesihut të Premtuara.s., 
ata që janë vazhdimisht të sëmurë, 
udhëtarët ose nënat që e dinë se nuk 
do të kenë mundësi për të agjëruar, 
qoftë për shkak të moshës së shtyrë 
apo gjidhënies, nuk duhet të agjërojnë, 
por duhet të japin Fidje sepse është 
pothuajse e pamundur që të agjërojnë.8

A duhet të agjërojë dikush që udhëton 
për punë?

Nëse dikush udhëton shumë larg për 
punë ose jetesa e tij varet nga udhëtimet, 
atëherë ai duhet të agjërojë sepse është 
mësuar me këtë rutinë.

Njëherë Mesihu i Premtuara.s. u pyet 
për personin që udhëton për punë, 
nëse udhëtimi i një personi të tillë 
hyn në kategorinë e një udhëtimi, Ai 
a.s. u përgjigj: “[Personi që udhëton për 
punë] udhëtimet e tyre nuk duhet të 
konsiderohen udhëtime sepse ato janë 
pjesë e punës së tyre.”9

shënime 
1. Kurani Famëlartë 2:185.
2. Sunen en-Nesai, kitab: “Es-Sijam”, bab: “Dhikru 
wad‘is-sijami ‘anil-musafiri”, hadithi nr. 2267.
3. Sahih el-Bukhari, kitab: “Es-Saum”, bab: 
“Kawlun-Nebijji s.a.v.s.: limen dhul-lile ‘alejhi, wesh-
teddel-harru”, hadithi nr. 1946.
4. Gazeta “Badr”, 17 tetor 1907, fq. 7.
5. Qytet në rajonin Gurdaspur, Indi.
6. Mirza Bashir Ahmed, “Siretul-Mahdi”, vëllimi 
2, fq. 303.
7. Sunen Ebu Davud, kitab: “Es-Sijam”, bab: 
“Ikhtijaril-Fitri”, hadithi nr. 2408.
8. Gazeta “Badr”, 24 tetor 1907, fq. 3.
9. Gazeta “Al-Fazl”, 16 gusht 1948.

NUMRI 11  |  VËRTETËSIA    96



Udhëheqësi botëror i Xhematit Musilman Ahmedia, Hazret Mirza 
Masrur Ahmedi (a.b.a.) në lidhje me pyetjen nëse lejohet apo jo të 
marrësh vaksinën Covid-19 gjatë agjërimit, u përgjigj:

“Çdolloj injeksioni, qoftë intramuskular, qoftë intravenous, 
e prish agjërimin. Nëse ndonjë nga anëtarët e Xhematit 
ka për të marrë vaksinën gjatë muajit të Ramazanit, ai 
le të përfitojë nga lejimi që i jep feja Islame, duke mos 
agjëruar ditën e vaksinimit. Dhe le ta plotësojë ditën e 
paagjëruar, ndonjë ditë tjetër pas Ramazanit.”

A prishet agjërimi nëse merr 
vaksinën e Covid-19
gjatë agjërimit?

Burim: Letra e Hazret Kalifatul Masih V (a.b.a.) drejtuar kryeredaktorit të gazetës 
“Al-Fazl International” më 13 prill. 

Foto: nga Th
irdm

an, në Pexels.com

NUMRI 11  |  VËRTETËSIA    97



Është Ai që bashkoi dy dete.
Kurani Famëlartë 25:54

بَحْرَيْنِ
ْ
ذِي مَرَجَ ال

َّ
وَهُوَ ال

Fakte interesante për kanalin Suez
Kanali i Suezit është një kanal artificial në Egjipt, i cili shtrihet nga 
Porti Said deri te Porti Tewfik në qytetin Suez dhe ka një gjatësi prej 
193 kilometrash. Ky kanal lidh detin Mesdhe me detin e Kuq duke ofruar 
kësisoj rrugën më të shkurtër detare mes Azisë dhe Europës. Kanali 
ka rëndësi të madhe strategjike, pasi është rruga më e rëndësishme e 
cisternave detare për furnizimin e Europës me naftën e Lindjes së Mesme. 
Në vitin 2020 përmes kësaj rruge detare kanë lundruar më shumë se 
18.500 anije dhe ka lëvizur rreth 13 përqind e tregtisë botërore. Çdo ditë 
49 anije kalojnë përmes kanalit, dhe pas zgjerimit të tij në 2023, pritet 
që ky numër do të dyfishohet. 

Punimet për hapjen e kanalit kanë vazhduar për 10 vjet dhe 
përfundimisht ai është hapur për anijet në vitin 1869. Diplomati 
francez Ferdinand de Lesseps drejtoi këtë projekt me mbështetje nga 
qeveria rajonale osmane dhe fitoi të drejtën për operimin e kanalit 
për 99 vjet. Në vitin 1956, Presidenti i Egjiptit Xhemal Abdel Naser 
nacionalizoi këtë kanal. Ky hap ndezi një krizë ushtarake, dhe vendet si 
Franca, Anglia dhe Izraeli u bashkuan kundër Egjiptit. Në vitin 1975 
kanali është hapur sërish për kalimin e anijeve dhe tashmë mbikëqyret 
nga Autoriteti i Kanalit të Suezit (SCA).

Foto: Porti Tewfik në kanalin Suez
nga NASA, Public domain, përmes Wikimedia Commons

NUMRI 11  |  VËRTETËSIA    98



9	 Ayatul Kursi and its 
	 Commentary

Vërtetësia brings you Albanian rendering 
of At-Tafsīr-ul-Kabīr (The Grand Exegesis) 
written by Hazrat Mirza Bashiruddin 
Mahmud Ahmad r.a., Second Worldwide 
Head of the Ahmadiyya Muslim 
Community. This is one of the most 
insightful and in-depth commentaries of 
the Holy Qur’an ever written.
HAZRAT MIRZA BASHIRUDDIN MAHMUD AHMAD R.A., 
SECOND CALIPH OF PROMISED MESSIAH

24	 “The God so described is the 
	 fundamental bedrock of my
	 community” 
	 HAZRAT MIRZA GHULAM AHMAD A.S.

PROMISED MESSIAH & IMAM MAHDI

26	 The Elusive Peace - 
	  Why we must revert back to 
	 God?!

If there is any hope for civilization, for 
an uplifting, ennobling and worthwhile 
human community to emerge from the 
current cacophony of strife, debasement, 
nihilism and fanaticism, we must all revert 
back to God and reform ourselves.
DR. NASIM REHMATULLAH

30	 Living with Depression
Depression is more than just sadness; it 
has been called the world’s number one 
public mental health problem.
SAMAR HAFEEZ 

36	 Poor As A Nation
Analysis from a Nobelist 
PROF. DR. ABDUS SALAM

48	 Reliance on the Exalted Lord
An excerpt from the book “Life of 
Muhammad s.a.”
HAZRAT MIRZA BASHIRUDDIN MAHMUD AHMAD R.A., 
SECOND CALIPH OF PROMISED MESSIAH

	
52	 The Islamic Perspective of Life 
	 after Death

This article aims to elaborate the enigma 
of death and analyze life after death from 
Islamic perspective
MALIK JAMIL R. RAFIQ

68 	The high position of Ahl al-
	 Bayt and Hazrat Imam 
	 Hussain r.a. 
	 HAZRAT MIRZA GHULAM AHMAD A.S.

PROMISED MESSIAH & IMAM MAHDI

72	 Attributes of Allah
This series delves deeper into each of God’s 
attributes to gain a better understanding of 
His Being.

80	 A year with Covid-19
A summary of activities carried out 
by Ahmadiyya Muslim Jamaat and its 
humanatiran organisation “Humanity First” 
in Albania, Kosovo and Germany.

94	 Should we fast while traveling	
	 or when we are sick?

A comprehensive answer based on the Holy 
Qur’an, hadith and sayings of the Promised 
Messiah (on whom be peace)

INDEX IN ENGLISH



Ai ka obliguar mbi Vete 
mëshirën.

Kurani Famëlartë 6:13


